

## پیش لفظ

الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي نَوَّسَ قُلُوبَنَا بِوَلَاءِ الْحُسَيْنِ وَأَجْعَلَنَا  
عُيُونَنَا يَا لُكَاءِ فِي عَزَاءِ الْحُسَيْنِ شَمَّ الْصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ عَلَى  
آبَاءِ الْحُسَيْنِ وَآبَاءِ الْحُسَيْنِ -

آمّا بَعْدَ حَضَرَتْ مِيلَغْ عَظِيمَ صَاحِبَ سَبَبَ ارْبَابَ تَنظِيمِ كُوْجَبِ  
اِيْكَ اِيْكَ كَرَ كَرَ كَشْكَسْتَ دَسَّ پِچَکَهْ تُوْمُولُوْيِ دُوْسَتْ مُحَمَّدَ صَاحِبَ  
نَهَ اِيْكَ گَشْتَیَ کَھْلَیْ چَھْمَھِیْ عَزَادَارِیَ کَهْ خَلَافَ لَکَھَ کَسْتَتِ شَہْرَتَ  
حَصْلَ کَرَ فِی چَھَارِیَ اُورَ تَفَارِخَ کَرَ بَنَارَ پَرَ فَضْلَاءَ شَیْعَمَ کَوْ چَیْلَخَ کَرَ دِیَارَ مِنْکَرَ  
خَدَّا خُوشَ رَکَھَ حَضَرَتْ مِيلَغْ عَظِيمَ کَوْ جَنْهُوْلَ نَهَ فِی الْبَدَیْهَهِ الْبَیْسَمَنَوْرَ  
جَوَابَ دِیَاحِسَ کَآرَجَ تَکَ قَرْلِیْشِیَ صَاحِبَ سَبَبَ جَوَابَ نَهَ بَنَ سَکَارَ پَہَدَ  
وَهَ اَخْبَارَ صَدَاقَتْ "مِنْ شَارِعَ ہُوَا - اَسَ کَ بَعْدَ اَخْبَارَ "اَسَدَهَ" نَهَ اَنَادَهَ  
مُوْمِنِیْنَ کَیْ خَاطِرَ اَسَ کَوْ شَارِعَ کَیَا - مِنْ جَوَابَ مِنْ صَدَائَهَ بَرَخَوْهَ استَ  
سُوْلَتَیْتَ دَعَلَ کَچَھْنَ ہُوَا -  
اَسَ کَ بَعْدَ اَكْثَرَ مُوْمِنِیْنَ کَیْ خَواهِشَ ہُوَیَ کَ اَسَ کَ تَبَانِیَ صَورَتَ

جُمْلَهْ حُقُوقَ بَحْقِ مُوْلَفَ مُحْفَظَهْ ہِیْ

نَامَ كَتَابَ

مَصْنَفَ

قِيمَتَ

تَعْدَادَ

كَتَابَتَ

بِرَلِیْبِنَ اَتَمَ

مِيلَغْ عَظِيمَ وَلَلَّا نَهَ مُحَمَّدَ اَسَمَاعِيلَ

رُوْپَے

اَيْكَ بَنَارَ

شَرِيفَ قَادِرِیَ اَکْمِنْزَلَ مَلَکَرَہَ لَہَ اِیْنَ پُورَ بَنَالَہَ  
فَنِصَلَ آبَادَ

— — — مَلَنَے کَپَتَتَهَ — — —

مِيلَغْ عَظِيمَ الْبَیدَهِیِ 5/R 22 سِیَلَانَٹَ مَاوَنَ  
جَوَهَرَ آبَادَ (خَوَشَابَ)

شَیْعَهِ دَارَ اَتَسْلَعَ گَوْجَرَهَ - ضَلَعَ لُوْبَہِ بَیْکَ سَنَگَهَ

مرزا احمد علی لاہوری، کفایت حسین، محمد اسماعیل، محمد شیر  
او  
جملہ اکابرین مدیر اہل شیعہ کے نام  
صدر مبلغ تحریک تضییم اہل سنت پاکستان حضرت العلامہ  
مولانا دوست محمد قریشی کی  
کھلی حسنه  
و اخْرَجَهُ فَرَمَأَيْتَ :-

ا- کیا موجودہ طور پر مراسم غزاوی بھیت کذا یہ (بایں طرز و طریق  
ندیہی بھیت سے فرض ہے۔ سنت یا مستحب یا بدعت۔  
۱- اگر فرض ہے تو آیت مرحوم رکوع و سوورہ تحریر بیجھے اور اگر سنت  
ہے تو فرمائی کہ سنت رسول ہے یا سنت امیر۔  
۲- اگر سنت رسول ہے تو سنت قوی ہے یا فعلی۔  
۳- اگر سنت قوی ہے تو ثابت کیجئے کہ رسول اکرم صلی اللہ علیہ و آله وسلم

میں اس کو شائع کر دیا جائے۔ چنانچہ مکتبہ درس آل محمد نے اس  
بار کو اٹھایا اور یہیں عکم ہوا کہ بعدنے کتابی صورت میں مرتب کر کے ادارہ  
کے پیش کریں۔ چنانچہ میں نے انتالاً بلامر حضرت مبلغ عظم مولانا  
محمد اسماعیل صاحب قبلہ مضافین جمع کر کے کتابی صورت میں مونین کی  
خدمت میں پیش کرنے کی سعی کی۔ اپنی استعداد کے مطابق صحت کا  
خیال بھی رکھا۔ امید ہے مونین پڑھ کر غزاداری کے متعلق مطمئن  
ہو جائیں گے اور ریگ باطل بٹ جائے گی۔ اس کو ہم بارگاہ مہسید  
الشہداء علیہ السلام میں نذر کرتے ہیں اور ان سے ملا و مل  
میں شفاعت اور دعا کے مستعد ہیں۔

ات امید الادلال صلاح و ماتو فیقی الا بالله

فقط

غیاث الدین جعفری

## ”دعویٰ حضرات کو دعوتِ عام

بنقض ادیٰ عزاداری امام علیہ السلام

## ایک ایک دلیل کے مسکن خصم جواب پر

سُوْسُوْرُ وَ پَيَّهُ اِنْعَام

ہائیکورٹ کا آخری فیصلہ ناطق یوگا

اخبار ”دھوت“ مجریہ یکم ذی القعده ۱۴۳۵ھ میں ایک گھنیٰ چینی ملکوں دوست محمد دعویٰ کی طرف سے شیعہ خیر البریہ کے نام برائے اثبات مسئلہ عزاداری امام مظلوم شائع ہوتی ہے جس میں حقیر کے علاوہ ہماری قوم کے مایہ ناز فضلاً عظام و بناء کرام کے نام بھی برائے تحصیل شہرت درج ہیں جس کا مطلب غریب عوام کو ابھارنا اور اُو بنانا ہے۔ ورنہ ملک دوست محمد صاحب کی حقیقت، علمیت، قابلیت مطالعہ، مناظرہ ہم جانتے ہیں۔ اور قبل ازیں سب کچھ منضم شہود پر آچکا ہے اور حقیر آپ کی تہ باب میں خاصی تواضع کر چکا ہے۔ عزاداری اور دیگر مسائل پر متعارض و بار خامہ فرسائی اور طبع آزمائی ہو چکی ہے جس کا

نے اس سینہ کوئی، زنجیرز فی، ماتھی جلوس، سیاہ لباس، گھوڑا نکالنے کا کہیں حکم فرمایا ہے؟

۵۔ اگر سُفت فعلی ہے تو کیا حضور علیہ السلام نے گذشتہ آنبیاء علیہم السلام کی یاد میں ایسا کیا؟

۶۔ اگر سُفت آئمہ ہے تو ثابت کیجئے کہ حضرت علی رضی اللہ عنہ نے سرورِ کائنات کی وفات کے بعد آپ کی یاد کا رہنمیت کرائیہ تعزیہ بنایا اور ساتھ کیا۔

۷۔ کیا سیدنا حسین کی شہادت کے بعد کسی امام نے ایسے اعمال کا ارتکاب کیا۔ اگر کیا ہے تو اپنی کتابوں سے اس کا ثبوت بھم پہنچا میں اور ایک ایک حدیث کے مقابلہ میں ایک ایک سورپریز ایعام میں۔ ورنہ اعلان کروں کہ موجودہ طرزِ عزاداری یقیناً خلاف شرع ہے اور یادوت ہے۔

حَاتُوا بِرُهَانَ كُمْرَانَ كَتُّمْ حَدَّ قِيَّانَ ۝

منتظر جواب

فیقبر دوست محمد قریشی عفی عنہ

سو سو روپیہ کے علاوہ یہ بھی لکھ کر دینا پڑے گا کہ عزادری امام مظلوم علیہ السلام کا مسئلہ شرعی اور اسلامی حق ہے۔ آئندہ اہمتوں کو اس پر کوئی اعتراض نہیں ہو گا۔ فقط

(حُمَدَ اللَّهُ أَسْمَاعِيلَ)



جواب ایجاد آج تک ندارد۔ حضرت کے مناظروں کی کامیابی کا معیار آج تک یہی رہا ہے کہ لوگ شیعہ ہو گئے اور کامیابی اہل سنت کو ہوئی مگر آج پھرستی شہرت کے لئے میدان گرم کرنا چاہتے ہیں سو ہمارے فضلاً نامدار کثیر ہم اللہ و آئینہ ہم اللہ کو تکلیف کی ضرورت نہیں وہ اس وقت بولیں جب کوئی سُنّتی عالم بے گا۔ دعویٰ ملاقوں کی خدمت کے لئے بندہ حاضر ہے، تحریر یا تقریر اجنبی طرح چاہیں کوئی عذر نہ ہو گا۔

اشبات عزادری امام مظلوم میں ہم جتنے والائیں کریں اصول فقة اور اصول حدیث و اصول مناظرو کو مرتضیٰ رکھتے ہوئے ایک ایک ولیل کا مسئلہ خصم جواب باصواب دینے پر ملاں دعویٰ کو ایک ایک سو روپیہ انعام دیا جائے گا۔

قطعہ نزع کے لئے ہائی کورٹ لاہور کا آخری مدلل فیصلہ ناطق ہو گا۔ اگر دعویٰ صاحب چاہیں تو ہمیں بذریعہ لا ٹیکرٹ لاہور چیلنج کر کے قسمت آزمائی کر لیں۔ ہم عدالت میں اپنے والائیں کی تائید اور تاکید کیلئے حاضر ہو جائیں گے۔ بصورت عدم جواب مسئلہ خصم مکان دعویٰ کو خسب و عذر نہ ہماری ایک ایک ولیل کے بدلے

لہذا ہر دو شہزادی پر قسم ہو گی۔ سیز قیما کو ہر سری شہادت کا حصہ ملا اور شہزادہ سُرخ پوش ذیخ نیلو شہادت علانية سے مخصوص ہوئے اور شہادت اعلانیہ کی بنیاد اعلان شہرت پڑے۔ پہلے اس کا اعلان جبریل اور دیگر ملائکہ کی زبان سے نازل کیا گیا ہے۔ دوسرے تعین مکان شہادت و زبان شہادت ہوئی۔ پھر جنگِ صفين کے موقع پر امیر المؤمنین کی زبان سے اعلان کرایا گیا۔ پھر بعد شہادت آسمان سے خون برسنا، متشی کا خون ہونا، ہاتھ غیبی کی آوازیں جتنا کی آہ و بکا، لاشوں پر شبروں اور درندوں کے پھرے قاتلوں کو ہولناک سُرزاں، امور خارق عادت سب شہرت شہادت کے اسباب بنائے گئے تھے۔ دیکھو تحریر الشہادتین ترشح سر الشہادت از صفرہ ۱۸، اس کے بعد اصل عبارت درج ہے۔ تاکہ موجودہ عزاداری اور شور و شیون آہ و بکا مجملہ اسباب شہرت کی وجہ سمجھیں آجائے۔

من اسباب الشہادۃ لیطلع الحاضرون والغائبون علی  
وقوعها باققاء الکاء والخزن المستمر و تذکر تلك  
الوقائع المائدة فی امّة ایتی يوم القيامت فقد بلغت

## اصل حقیقت

مسئلہ کا اختلاف نہیں بلکہ پس پردہ کچھ اور حقیقت ہے۔ لہذا میں موجودہ عزاداری کی شرعی ہیئت اور دلائل نقل کرنے سے پہلے شیعوں کے ماتم کرنے کی غرض اور سنتیوں کے روکنے کی غرض اور فلسفہ ماتم حسین باقوال علمائے اہل سنت عرض کئے دیتا ہوں۔ تاکہ اصل حقیقت منحصر شہود پر آجائے اور لوگ دشمنان آں چھمڈ کے فریب سے نجی بھائیں۔ کیونکہ وہ عزاداری کو مٹا کر آں چھمڈ کا ذہب مٹانا چاہتے ہیں۔

## فلسفہ ماتم حسین

لیقول شاہ عبد العزیز صاحب محدث دھلوی  
شاہ صاحب جن کی ذات پر اہل سنت کی خیل گھومتی ہے اپنی کتاب "سر الشہادتین" میں فرماتے ہیں کہ شہادت حسین در اصل رسالتہاب کی شہادت ہے۔ حسین بن ہبائیں اس شہادت میں نائب مناب سرکار دو عالم ہیں۔ پونکہ شہادت و قسم کی ہوتی ہے ہر سری اور اعلانیہ

مستلزم عذبت و اہمیت واقعہ ہے۔ ہر شخص اپنے محبوب کا نوحہ و ندبه کرتا ہے کہ لوگ اس واقعہ کی عذبت کے قائل ہو کر شریک ہم ہو جائیں۔

## مَقْبُوْمَ مَاتَمْ يَقُولُ هَوْلَوْيِ جَامِي عَلَيْهِ

جیسا کہ مولوی جامی اپنی مشہور کتاب شرح جامی صنایع  
حکم المندوب میں فرماتے ہیں :-

المندوی فی اللقّة میت یبکی علیہ احمد و یعذ  
خاسنہ لیعلم الناس ان موته امر عظیم یعذ روا  
ف الیکار و لیشا رکوہ فی التفجع -

کہ مندوب جس کا نذر یہ کیا جاتا ہے لفظ میں اس مردم یا مقتول  
کو ہتھیں بھی پر کوئی اس غرض سے روئے کہ لوگوں کو اس بات کا پتہ  
چل جائے کہ اس کی موت ایک امر عظیم ہے تاکہ روئے میں اس کو مغذور  
سمجھیں بلکہ شریک ہم ہو جائیں۔ یہ ہے اصل تعریف ندبر۔

اب اگر یہ مطابق واقعہ ہو تو جائز اگر تکلف اور تقصیح ہو تو حرام  
شلا میت کی موت امر عظیم نہ ہو۔ اس کے محسن قابل اتباع اور حاصل

نهاية الشهرة في الملاع والاعلى والادنى والادنى والمعيوب  
والشهادة والجتن والادنى والناطق والاصنام - (تخریب الشہزادین  
شرح سراس الشہزادین مع حاصل المتن فارسی ص ۲) -

توجیہ :- کہ یہ اسباب شہرہت اس لئے قدرت نے پیدا  
کئے کہ حاضرا در غائب مطلع ہو جائیں۔ اس واقعہ کے وقوع پر  
بلکہ آہ و بکار و امی محن و ماتم ان ہولناک واقعات کا ذکر قیامت تک  
جاری و ساری رکھنا اس کی صرف یہ وجہ ہے کہ عالم بالاعالم دنیا جن و  
النس حادث و ناطق سب اس واقعہ کی شہرہت سے مطلع ہو جائیں۔  
یہیے حضرات ! ذکر حسین ، ماتم حسین اور جلوس عزیز اکی اصل  
وچہ یہ ہے - اب فرمائیے کہ اسباب شہرہت کون اختیار کر رہے ہیں  
اور ان کو مٹانے کے لئے کون کوشش ہیں تاکہ درست و نہمن کی  
تیز ہو جائے۔ جلوس کو رد کرنے والوں کی نیت معلوم ہو جائے۔  
کیوں جناب ! شاہ صاحب غلط سمجھتے ہیں یا آپ ہی نواصی  
کا پارٹ ادا کر رہے ہیں -

شاہ صاحب کی تخریب سے معلوم ہوتا ہے کہ قدرت کی مشاء  
شہزادین کو شہرہت دنیا اور اس کا اعلان کرنا ہے اور شہرہت

امام مسلم سے ۲ گاہ کرو۔ خود روپ اور لوگوں کو شریک غم ہوئی دعوت در  
امام مسلم کی شہرت شہادت حاصل گیر ہو جائے۔ اثر شہادت سے حقیقی  
ازندہ ہو۔ ظلم مرث کر قرآن زندہ ہو۔ قہارہی نجات اسی میں ہے۔  
اب علامہ ابن کثیر کی زبانی سے کہ شیعہ ماتم کیوں کرتے ہیں۔

## غرض شیعہ حکم حسینؑ لی قول علامہ بن کثیر دمشقی شافعی سنتی

قد اسرف الرّوافض فی دعوت بني بويه وحد و دال الدعائة  
و احولها فكانت الدّبابد بضرب ببغداد و خوها من البلاد  
ل يوم عاشوراً و يذى الرّماد والتّبعون فی الطّرقات والاسواق  
لهم المسووح على الدّكاكين ولظهور الناس الخزن والبكماء  
لهم مفهم لا يشرب الماء ليلتئذ موافقة للحسين لانه  
ل عطشان اشتم تخرج النساء حاسرات عن وجوههن  
و بعض ديلطم من وجوههن و صد ورهن حافیات في  
السوق الذي غير دايك من البدع الشیعه والا هواء  
اله طیحة والهتائی المخترعه واتّما يرید ون یمدا

تقلید نہ ہوں۔ اس کی ذات واجب الحجت نہ ہو۔ لوگوں کو شریک غم کرنا  
شریعہ منع ہو۔ ایسی بیکریہ نہ بہ منع ہو گا۔ مگر اب فرمائیے غریب الدیار  
ک شہر بخور و جضا، مظلوم کربلا، فرزند رسولؐ، جگر کو شہر تبویں کا بے رحان  
قتل امر عظیم نہیں ہے کیا آپ کے محسان کا گنگن کرو گوں کو مسنا ناکار ثواب  
نہیں ہے کیا اس ساتھ جانکاہ اور غلطت حسینؑ کی لوگوں کو خبر دینا  
ضروری نہیں ہے تاکہ وہ شیعہ کو اس گریہ و ماتم میں محفوظ رکھیں  
بلکہ شریک غم ہو جائیں۔

اب فرمائیے شیعہ اپنے امام باڑوں میں روئیں یا جلوس بازاروں  
میں لائیں اور گوکو پھر ایسی تاکہ لوگوں کو اس امر عظیم کی عظمت معلوم ہو جائے  
آپ کے محسان بذریعہ مراثی سینیں اور شیعہ کو ماتم اور آہ و بکار میں محفوظ  
سمجھیں بلکہ شریک غم ہو جائیں۔ جو لوگ ان جلوسوں کی مخالفت کرتے  
ہیں، فلسفہ شہادت کو مٹانا چاہتے ہیں، غلطت حسینؑ کو  
گھٹانا چاہتے ہیں۔ مگر عجیان شناہ قشنه لب اس کو مٹنے نہ  
دیں گے۔

شیعو! تمہارا امام ھلؐ من ناصیر کا استغاثہ کرتا ہوا دنیا  
سے گیا ہے۔ اُمّھو! اور عز اداری مظلوم کو عالم کرو۔ لوگوں کو اس

اور ظلم کے خلاف داولیا ہے۔ اب سوائے پرستاران یزید اس مقام کو کون روک سکتا ہے۔ چنانچہ جبداران بنی امیہ مقام سے قطع نظر ذکر حسین سے روکتے آئے ہیں۔

**غرض نواصِ از منع ذکر حسین و ماتم حسین علیہ السلام**  
یقُولُ غَرَائِي ذَكْرُ حَسِينٍ حَرَامٌ أَوْ مُوجِبٌ لِغَضْنِ صَحَابَةَ

قال الغزالی وغیرہ ویحرم علی الواقعۃ وغیرہ روایۃ مقتل الحسن وحسین وحکایاتہ وماجری بین الصحابة من التشاجر فاما تھا صم فانہ یسیح علی بعض الصحابة والطعن فیہم (صواتع محرقة ص ۱۳۳ مطبوعہ مصر)۔

ام غزالی اور آدمیا وغیرہ نے لکھا ہے کہ واعظی پر ذکر شہادت حسن وحسین حرام ہے اور اس کی حکایات کا بیان کرنا منع ہے اور جنگ صدیفین اور جنگ بھل وغیرہ کے جنگل سے جو مابین صحابہ ہوئے ان کا ذکر بھی منع ہے۔ کیونکہ یہ چیزیں بعض صحابہ کو ہیجان میں لا تی ہیں۔

صواتع محرقة کے اسی صفحہ پر اہل سنت کے امام ہمام ابن صلاح جو اکابر آمیہ اور محمد بن اہل سنت ہیں۔ ان کا صاف فتویٰ

وأشیاہہ ان یشنعوا علی دویلہ بنی امیہ لانہ قتل فی دویلہم۔ (ابدایہ والنہایہ ص ۲۲۲ جلد ششم مطبوعہ مصر)۔ کہ روافضل نے حکومت بنی بوریہ میں چار سو میل اور اس کے ماحول میں بڑا اسراف کیا۔ یوم عاشورہ بغداد اور باقی شہروں میں طبلیں بجاتے تھے اور خاک اڑائی جاتی تھی۔ راستوں اور بازاروں میں گھاس ڈالا جاتا تھا۔ دکانوں میں ٹاٹ لگاتے جاتے تھے۔

حزن و بکار نظاہر ہوتا تھا۔ بہت لوگے ان میں سے اس دن پانی میں پیتے تھے۔ تاکہ حسین علیہ السلام سے موافقت ہو جائے کیونکہ آپ پیاس سے قتل کئے گئے تھے۔ پھر عورتیں برہنہ سر باہر آتی رہیں، نوحہ اور ماتم کرتیں اور سلیمانیہ پیٹتی تھیں، ننکے پاؤں باناروں میں جلیتی تھیں وغیرہ وغیرہ۔

اس قسم کے اور بھی بدعت شنیعہ اور خواہشاتِ فضیحہ کرتے تھے۔ ان کی غرض اس دویلہ بنی امیہ پر طعن و شنیع اور ان کے ظلم کا اظہار تھا۔ کیونکہ حسین بن مظہوم ان کی دویلہ حکومت میں بے گناہ مارے گئے تھے۔

آپ کو معلوم ہو گیا کہ شیعہ کا مقصد ماتم حسین سے شہرت غم حسین

لِيَوْمِ عَاشُورَةِ عَمَلٍ لَّوْا صَبَّرُوكَسْتَشِيمُ  
يَقُولُ ابْنُ كَثِيرٍ مَشْقِي مَلَاحِظِي فَرْمَائِي

وقد عاكس التراقصة والشيعة يوم عاشورا والتواصي  
من اهل الشام فكانوا الى يوم عاشورا يطبحون الحبوب و  
يشرسلون ناطقين ويلبسون اخر ثيابهم ويتحدون  
الله يوم عيدها يضعون فيه النواس الاعجمة وينظرون  
سوار والفرح يرددون بذاللشغاد الرواق فقضى البدار وانها يهضى جلشم  
كم شيعة کے بخلاف ناصی لوگ اہل شام يوم عاشورہ خوشی  
رتے تھے۔ کھاتے پکاتے ہنسن کرتے، خوشبو استعمال کرتے  
بیاس فاخرہ پہننے گویا اس دن کو عید مناتے ہیں قسم قسم کے کھاتے  
پکاتے، فرح و سرور ظاہر کرتے، یہ سب کچھ شیعہ کی صند  
کھاتے تھے۔

حضرات! ہم نے فلسفہ ماقم غرض ماقم شیعہ اور نو انصب کے اعمال آپ کے ساتھ گتب اہل سنت سے جدا ہدا یا کھو دیئے

درج ہے کہ ہے

امّاسيت يزيدي و لعنه فليس شان المؤمنين و  
ان صحّ اّله قتله او امر لقتله -

کہ یزید کو سُبٰت کرنا اور لعنت کرنا مومنین کی شہادت نہیں۔  
اگرچہ یہ صحیح ہو جا شے کہ یزید خود قاتل حسینؑ ہے یا اس نے ان کے قتل  
کا حکم دیا انتہی۔ اصل سُبٰت تو یہ ہوئی۔

بقول مولوی رشید احمد گنگوہی صحیح ذکر حسین بن محمدی  
حرام ہے

بعض حضرات اس قلن کی تاویل کیا کرتے ہیں کہ یہ ان روایات کی  
تسبدت فتویٰ ہے جو غلط ہوں۔ اگر صحیح روایات سے پڑھا جائے تو ثواب  
ہے حرام نہیں۔ مکر و معویوں کے پیر و مرشد حضرت مولانا شید احمد  
شیگوی دیوبندیوں کے قطب الاقطاء اپنے اس تاویل کی جھٹنمکال دی  
ہے۔ چنانچہ دیکھئے فتاویٰ رشیدیہ جلد ۳ ص ۱۱۳ "محرم میں فکر  
حسین کونا اگرچہ بر روایات صحیح ہو تشبیہ روا فض کی وجہ سے حرام  
ہے۔" (فقط رشیدا حمد)۔

رک جاتیں اور حقیقت نہ کھلے۔  
خلاف عزاداری و اولیا کی اصل حقیقت یہ ہے۔ اختلاف  
سائل تو ایک بہانہ ہے مگر اس بہانے کی حقیقت بھی آپ کے سامنے<sup>۱</sup>  
کہ دیں گے کہ یہ بھی کمزور اور تاریخنگوت ہے اور عزاء  
(۱) مظلوم ہزار ہا دلائل سے ثابت ہے جیسا کہ مشتہ نور از خوار  
بھی عرض ہوا ہے۔

### موجودہ عزاداری بہبیت کذایہ

موجودہ عزاداری بہبیت کذایہ کا تعلق فقہ سے ہے نہ کلام  
او فقہی احکام کے اکان ارجعہ کتاب و سنت اجماع اور قیاس  
ستہ ہیں۔ ویکھو (التوضیح والتلویح ص۱۱، نور الابصار ص۱۱،  
سای ص۱۱، اصول الشاشی ص۱۱)۔

پس بہارا دعویٰ ہے کہ موجودہ عزاداری بہبیت کذایہ مجموع  
ہے چند امور کا جس میں بعض پیزیں واجب اور بعض سُنت اور مستحب ہیں  
او بعض مہاج اور بعض جائز موجب ثواب کے درجہ میں داخل ہیں۔  
کتاب و سنت سے بعاراتۃ التنص اور دلالۃ التنص، اقتضاءۃ التنص

ہیں۔ اب خور کریں کہ عزاداری کرنے والوں کی کیا غرض ہے اور  
مٹانے والوں کی کیا۔

### قرآن خوانی کے مہمان ذکر یزید کو روکنا بھی مکر نزید ہے

فَلَمَّا سَمِعَ يَزِيدَ ذَالِكَ اسْتَعْلَمَ لِهِمْ أَجْنَاعَ الْقُرْآنِ  
وَفُرَقَهَا فِي الْمَسِيْدَةِ ذَكَرَنَا إِذَا فَرَغُوا مِنِ الْأَصْلَوَةِ وَضَعُوهَا  
بَيْنَ أَيْدِيهِمْ لِيَشْتَغِلُوا بِهَا عَنْ ذِكْرِ الْحَسِينِ فَلَمْ يُشَغِلْهُمْ  
عَنْ ذِكْرِهِمْ۔ (مقتل ابی محفوظ ص۱۱)۔

جب یزید کو معلوم ہوا کہ مساجد میں بعد نماز لوگ تذکرہ حسین  
کرتے ہیں تو ان نے قرآن پاک کے پارے بنوائے اور مساجد  
میں تقسیم کر دیا کہ جب لوگ نماز سے فارغ ہوں تو ان کے سامنے فوراً  
یہ پارے رکھیں تاکہ لوگ ان میں مشغول ہو جاتیں اور ذکر حسین مجبول  
جاتیں۔ مگر ان کو ذکر حسین سے کوئی پیغام نہ روک سکی۔ اس خریزید الہبیت  
کی رہائی کے لئے مجبور ہوا اور اپنی بریت کرنے لگا۔ آج بھی دعویٰ  
لوگ یہی تجویز سوچ رہے ہیں اور یہی جعلیے بن رہے ہیں تاکہ لوگ ذکر حسین

قعدہ اولیٰ قرأت لشہد فی الآخرہ فتوت فی الوتر و تکبیرات عین، بھری نمازوں میں بھر سری ہی اخخار و اچب ہی۔ رفع الیدين، قرأت، شنا، ارسال الیدين عند الملک اور وضع الیمین علی الیسار عند ابی حنیفہ، آئین، قودہ، جلسہ شیعہ سنت ہی۔ طول قرأت اطمینان وغیرہ مستحب ہیں۔ (ویکھو ہدایہ ص ۹۹ جلد اول، فتح القدير ص ۱۱ جلد اول) اور نماز تراویح پایی ہمیت کذا یہ بدعوت حسنہ ہے ویکھو (صحیح بخاری ص ۴۹ جلد اول)۔

اب نماز کی نسبت یہ سوال کرنا کہ نماز پایی طرز و طریق تمام کی تمام مجموعی طور پر فرض، سُنّت یا مستحب ہے۔ سائل کی جھالت نہیں تو اور کیا ہے۔ اگر یہ سوال کیا جائے کہ موجودہ نماز پایی ہمیت کذا تھی میں کتنی پیسیں فرض، کتنی واجب، کتنی سُنّت، کتنی مستحب اور کتنی نعم البیعت ہیں تو صحیح ہوگا۔ باقی رہا دعویٰ صاحب کا پایی ہمیت کذا یہ پر زور دینا اپنے ذہب سے جھالت کا یہ ہے اور سُنّت کے مفہوم سے عدم واقفیت پر دال ہے۔ سو ہماری گزارش ہے کہ اگر اصول اولہ یعنی جواز اور عدم جواز کے دلائل کی ضرورت نہیں اور سوال صرف ہمیت کذا یہ کا ہے تو قریشی صاحب کو چاہیے کہ پہلے اپنے ذہب کو ہمیت

اجماع اور قیاس صحیحہ شرعیہ سے سب کا ثبوت موجود ہے یعنی اولہ ارجع شرعیہ سے مسلکہ عزاداری ثابت ہے جس کی تفصیل آپنے الشاد اللہ آرہا ہے۔ اب غیر وارجوابات سُنّتے۔

## سوال دعویٰ سوال دعویٰ

کہ کیا موجودہ طور پر اسلام عزاداری ہمیت کذا یہ پاییں طرز و طریق مذہبی ہمیت سے فرضی ہے یا سُنّت ہے یا مستحب ہے یا بدعوت ہے؟

## الجواب

مجموعی طور پر من یہیث الکل عزاداری کو فرض یا سُنّت کہنا یا بیوٰت مالکنا مسائل شرعیہ بلکہ اصول اسلامیہ سے بہالت ہے۔ اصول اسلامیہ نماز، روزہ، رج، زکوٰۃ سے کوئی چیز بھی ہمیت کذا یہ من یہیث الکل تمام کی تمام فرض یا سُنّت نہیں بلکہ ہر اصل ہمیت کذا یہ مجموعہ ہے فرض، سُنّت، مستحب، مباح اور بدعوت حسنہ کا۔ مثلاً نماز یہیں چھیزیں فرض ہیں۔ تکبیر تحریک، قیام، قرأت، رکوع، سجود اور قعدہ اخیر و مقدار لشہد اور باقی قرأت فاتحہ، ضم سورة، مراعا الترتیب

اوس دلائلیں۔ اور ثابت کرتے وقت یہ قول شاہ ولی اللہ صاحب محدث  
ابوی کا بحث اللہ بالآخر ص ۱۲۱ میں ہے، سامنے رکھیں کہ  
لم یکن الفقد فی زمانہ الشّریف مذوّناً وَ لَم یکن الْبَحْث فی  
الْحُکَمَ ایو مذ مثیل الْبَحْث مِنْ هُوَ لَاءُ الْقَعْدَاءِ حیث یکنیون  
اصلی یہ دھم الدارکان والمشروط و آداب کل شیئی ممتازاً من الآخر  
لیا دیا یہ فرضون الظہور یتکلّمون علی تلک الصورا لمفروضۃ۔  
الظہور کے زانہ میں فقہ موقن نہ تھی۔ احکام شرع میں ان دونوں  
کی تھیں نہ ہوتی تھیں جلیسی یہ فقہا عکرتے ہیں جو انتہا فی جد و جہد  
ارکان و شروط بیان فرمائے ہیں اور ہر چیز کے آداب ایک  
و سے سے ممتاز کر رہے ہیں اور بحث اللہ بالآخر کا باب بر  
حایة حال النساء قبل المائة الرابعة وبعد طاہری۔ ۱

اعلم ان الناس كانوا قبل المائة الراية غير متحمّلين  
على التقليد الخاص لهم هب واحد لعيشه قال ابو طالب  
المعنى في فوت القلوب ان الكتب والمحمومات عدّة  
القول بمقالات الناس والفتيا بعد هب الواحد من

کذا ٹھیک بایس طرز و طریق ثابت کریں ۔ اس کے بعد شیخہ سے یہ سوال  
کریں ۔

## دعاۃ اول

مشائی پہلے خلفاء رشلا نہ کی خلافت ثابت کریں کہ اس کا ثبوت قرآن میں ہے یا حدیث میں۔ اگر قرآن میں ہے تو خلافت کو نصیح مان کر آیت پیش کریں۔ اگر حدیث میں ہے تو اجماع کو جواب دے کر حدیث کی طرف آئیں اور صحیح مسلم جلد مکمل محتوا میں ہے لم یستخلف رسول اللہ کہ رسول اللہ نے کسی کو خلیفہ نہیں بنایا۔ قول حضرت عمر رضی الله عنه ممن رکھ کر جواب دیں، اور نہ اس خلافت رشلا نہ کو بھی بدعت تسلیم کریں اور کل پید عۃ ضلالۃ کا مصدق سمجھیں۔

## پدعت دوم

اپنے مذاہب ارتعاشی حنفی، شافعی، مالکی اور حنبلی کا وجود بایں ہمیت کذا یہ بایں طرز و طریق حدیث یا قرآن سے ثابت کریں کہ تقیل شخصی واجب ہے، اور حق مختصر مذاہب ارتعاشی ہے۔ اور ان کی فقہ کا وجود بایں ہمیت کذا یہ عہد رسالت مکابی یا عہد صحابہ

پر زور کیوں ہے؟ جس کے ہزاروں ثبوٹ موجود اور تمہارے آئمہ اربعہ کے مذاہب سے بھی زیادہ مشہور ہیں:-

اگر یہ بھوکہ اس وقت ان کی ضرورت نہ تھی۔ لوگ رسول اللہ کو دیکھ کر وضو کر لیتے تھے، نماز پڑھ لیتے تھے یعنی اصل موجود تھی۔ ہم کہیں گے کہ اس وقت تعریف اور ذوالجناب کی شیبیہ کی بھی ضرورت نہ تھی، حسینؑ موجود تھے۔ ان کا گھوڑا موجود تھا۔ لوگ دیکھ کر متاثر ہوتے تھے، محبت کرتے تھے۔ رسول اللہ ذکر حسینؑ کرتے تھے۔ لوگ سستے تھے۔ رسول اللہ مصائب حسینؑ بیان کر کے روئے تھے لوگ سن کر روئے تھے۔ اصل کے ہوتے تلقیل کیا ضرورت تھی۔ ہاں! ماقم حسینؑ ہوا، ذکر حسینؑ ہوا، لوگ روئے، رسول اللہ روئے ہوتے عنقریب آ رہا ہے۔

### پدعت سوم

اپنے حضرت عمرؓ کی نعم البرعت تراویح شریف بایس ہیئت کذا ایہ مذاہب کے طرح آج کل پڑھی جاتی ہے با جماعت با موافقت بعد نماز عشاء مصللا ختم حضاظ کی خریداری بیس رکعت، پورا ہمینہ رمضان

الناس و اتخاذ قوله والخطایة له من كل شیئ والفقہ على مذهب لم يكن الناس قد يماعن ذلك في القرنين الاول والثانى وبعد القرنين حديث فهم شیئ من التخریج غير ان اهل العائمة الترابية لم يكونون مجتمعين على التقليد الحال على مذهب واحد۔

کہ لوگ پھوٹھی صدی سے پہلے ایک مذہب پر جمع نہ تھے نہ ایک مذہب کی تقسیم خاص کرتے تھے۔ ابو طالب مکنی نے وقت القلوب میں کہا کہ کتابیں اور مجموعہ جات سب برعت اور محدثات ہیں۔ اقبال الناس کا نقل کرنا مذہب واحد پر فتوی دینا، فقه پڑھنا قرن اول اور ثانی میں بالکل نہ تھا۔ یہ چیزیں دونوں قرون کے بعد حدادت ہوئی ہیں۔ حق کہ پھوٹھی صدی کے لوگ بھی ایک مذہب پر جمع نہیں تھے۔ اخی کیوں صاحب؟ یہ آپ کے چاروں مذہب بایس ہیئت کذا ایہ برعت ثابت ہوئے یا نہیں۔ اگر ان کے ماننے کا حکم بایس ہیئت کذا ایہ ثابت کرو یا قرن اول یا ثانی میں ان کا وجود مسحود بایس ہیئت کذا ایہ دکھلاؤ تو ایک حدیث کے پرے ہزار ہزار روپیہ انعام ہو۔ اگر یہ باوجود برعت بھی مقبول ہیں تو صرف عزاداری حسینؑ مظلوم، ہی

عن السائب بن يزيد قال كان التداء يوم الجمعة  
اوله اذا اجلس الامام على المنبر على عهد النبي وابي بكر  
وعمر فلما كان عثمان وكتوالناس زاد التداء لشالت  
على الترول عقال ايوب عبد الله التروي موضع بالسوق بالمدينة  
كما سائب بن يزيد سے روایت ہے کہ روز جمعہ صرف اول افان  
سوا کفر تھی جب امام منبر پر پیٹھتا۔ بزرگانہ رسالتہ اور بعدہ اوبکر و عمر  
لیکن جب حضرت عثمان خلیفہ ہوئے تو تیسرا اذان بڑھادی کئی جو  
بازار بدینیہ میں مقام زورا پہنچی جاتی تھی۔

اور زرقانی شرح موابہب بدینیہ ص ۲۵۰ سے یہ بھی ملاحظہ فرمائیجئے  
کہ پھر ہشام بن عبد الملک نے عثمان کے اسی سال بعد حکم پیا کہ یہ اذان  
مکملہ عثمان مسجد کے اندر کی جائے۔ چنانچہ آج تک یہی مروج ہے  
پھر فرمائیے کہ اذان جمعہ بھیت کذا بیہ سنت عثمان یا ہشام ہے یا سنت  
رسول۔ اگر یہ سنت ہشام ہے اور اس کا اہتمام باوجود بدعت ہونے  
کے موجب ثواب بمحاجاتا ہے تو عزماً اداری مظلوم پرس منہ سے اور کس  
اصول سے اعتراض؟

شریف لفظ تراویح اگر حدیث مرفوع متعلق صحیح سے وکھلادیں تو  
فی حدیث منہ مانگنا انعام پاویں گے۔ مگر ثابت کرتے وقت  
حضرت عمر کا یہ قول مشکواہ شریف ص ۱۱۱ سے والیاں  
یصلوں الصلوٰۃ قادیہم قال عَمَّا نَعِمَ الْبَدْعَۃ  
کہ لوگ اپنے قاری کے ساتھ نماز تراویح پڑھ رہے تھے حضرت عمر  
نے دیکھ کر فرمایا، بدعت ہے مگر اچھی ہے، پیش نظر ہے  
کیوں صاحب! اگر حفظ قرآن بقاء قرآن کی خاطر بہ اہتمام باخڑا  
بدعت محترم ہو سکتا ہے تو بقاء ذکر شہادت کی خاطر اہتمام بائے عزرا داری  
کیوں نہیں ہو سکتا جبکہ قرآن اور اہل بیت دونوں کی یکساں ضرورت  
ہے اور ان کا افتراق محال ہے۔

### بدعت چہارم

اپنے حضرت عثمان کی اذان اول بروز جمعہ بھی بحدیث رسالتہ  
صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم ثابت کیجئے اور انعام بیجئے۔ مگر ثابت کرتے  
وقت بخاری شریف ص ۱۲۳ جلد اول مطبوعہ اصح المطابق باب لاذان یوم الجمعة  
سے یہ روایت سامنے رکھئے۔

اور در مختار ص ۴۳ میں ہے (تثویب کے معنی بعد اذان قبل اقامت امراء اور خواص کو دوبارہ اطلاع دینا ہے)۔

ویشوب بین الاذان والاقامة في الكل بعدهما  
تعارفه -

کہ اذان اور اقامت کے درمیان تثویب کہنی چاہیئے۔ سب نمازوں میں ہر شخص کے لئے حسب عرف نام اور اس تثویب کی تفصیل ہدایہ شریف میں تو بالتفصیل آئی ہے۔ دیکھئے ہدایہ جلد اول ص ۴۳ میں:-

والتشویب في القدر حیی على الصلوة حیی على  
الصلوة مرتین بین الاذان والاقامة حسن لاذنه وقت  
نوم وغفلة وكراة في سائر الصلوة و معناها العود الى  
الاعلام وهو على حسب ما تعارفه وهذا تثویب احدثه  
علماء الكوفة بعد عهد الصحابة لتخییر احوال الناس و  
خصوصاً الفقیر به كما ذكرناه والمتاخرون استحسنوا  
في الصلوة كلها لظاهر التوافی في الامور الدينیة و  
قال ابو يوسف لا ارجى باسانا ان يقول المؤذن للامير

### پیدعت پنجم

تثویب بعد الاذان :- فراہم گے بڑھ کر اپنی تثویب بعد اذان کی پیدعت بھی بہت سی کذائیہ ثابت کیجئے اور سہر حدیث پر سو سورہ پر یہ العام ریجھے یا اپنے فقہاء پر بعدتی کا قوی لگائیے اور کل بدعتہ صنلاۃ وكل صنلاۃ فی الناس کا مصدقاق حکم اڑیئے۔

فراتا قاضی خال ص ۴۳ کتاب الصلوۃ جلد اول سے بھی ملاحظہ فرمائیے۔ ولاباس بالتشویب فی سائر الصلوۃ الخمس فی زماننا و تثویب کل بیلداۃ ما تعارفہ اهل تلک البلدة و بمحور تخصیص کل من کان مشغولاً بمصالح المسلمين بزیادة الاعلام -

ترجمہ :- فرماتے ہیں کہ ہمارے زمانہ میں ہر یا نجی نمازوں میں تثویب نہیں کا کوئی حرج نہیں اور تثویب سہر شہر کی علیحدہ حسب عرف شہر ہوگی، اور جائز ہے بالخصوص نام لینا تثویب میں ہر اس شخص کا بھو مسلمانوں کی کسی نیک مصلحت میں مشغول ہو، سامنے زیادتی اعلام کے۔

کہ جناب امیر نے ایک مورّن کو وقتِ عشاء تشویب کہتے دیکھا تو  
وہاں۔ اس مبتدع کو حملہ مسجد سے نکال دو۔  
کیوں صاحب! علی وی اللہ اگر کہا جائے تو بدعت ملک  
تشویب احسن۔

حضرات! یہ تشویب کی بدعت ہے۔ عز اداری کا بہتیت  
کہ ایسے بہوت مانگنے والوں کے مذہب کی حالت ذرا ملا حظ فرمائی۔

### بدعت لششم

#### نیت نماز بالفاظ زبان بھی بدعت ہے

نماز کی نیت بہتیت کہ ایسے جیسے طرح تمہاری کتابوں میں کہی ہے  
اپس طرح تمہارے عوام دور کعت نماز فخر کی پڑھنا ہوں واسطے  
دل کے تجھے اس امام کے بندگی خدا کی پڑھتے ہیں۔ حدیث میں دکھلائیے  
اور فی حدیث اپنا مقرر کر دے امام مجھے اور دکھلاتے وقت ہر ایہ صد  
حدیث میں یخسن ذاذاک الاجتماع عزیمتہ۔ کہ نیت بزبان  
کرنی بہتر ہے تاکہ عزم نماز جمیع ہو جائے اور اس کا حاشیہ نے  
اپنی ملا حظہ فرمائجئے کہ ہے۔

فی الصلوٰۃ کلما النسلام علیک ایتها الامیر و ساحمة اللہ  
و برکاتہ حسی علی الصلوٰۃ حتی علی الفلاح الصلوٰۃ بیرحمۃ اللہ  
کہ نماز فخر میں اذان اور اقامت کے درمیان تشویب بھی احسن  
اور اچھی ہے۔ کیونکہ وہ وقت نیت اور عقلت ہے اور باقی  
نمازوں میں مکروہ ہے۔ تشویب کے معنی دوبارہ اطلاع دیتا ہے  
اور کلمات اذان حسب عرف ہوں گے اور یہ تشویب علماء کی ایجاد  
اور احادیث یعنی بدعت ہے جو انہوں نے صحابہ کے بعد ایجاد کی  
لگوں کے حالات بدل جانے کی وجہ سے اور وقت مکروہ نیت  
اور عقلت کی وجہ سے ناچن کیا۔ ورنہ علماء متا خریں ہر نماز میں اس  
مستحسن سمجھتے ہیں۔ کیونکہ امورِ دینیہ میں کامیاب اور سستی رونما ہو یعنی  
ہے۔ اور قاضی ابو یوسف فرماتے ہیں۔ کہ یہ کچھ حرج نہیں سمجھتا کہ  
مورّن صاحب بعد اذان ہر امیر وقت کے گھر جائیں اور سامنے کھڑے  
ہو کر کہیں اسلام علیک ایتها الامیر و ساحمة اللہ و برکاتہ  
حتی علی الصلوٰۃ۔ دوبارہ سُن لیں۔

اور ہر ایہ کے حاشیہ میں صد پر یہ بھی ہے کہ ات عدیاً  
سَلَّمَ مُوَذَّنَ يَشُوبُ فِي الْعِشَاءِ فَقَالَ أَخْرِجُوا هَذَا الْمُبَتَّدِعَ مِنَ الْمَسِيَّدِ

مئ زیر وزیر، رکورڈ ورنج، اعشر، چھس نقاط، نشانات، آیات،  
نوامن و فوائج، تقسیم اجزا یہ تینیں پارہ و سات منزل بحمدیث  
رسالہ تماپ صلی اللہ علیہ و آله و سلم ثابت کیجئے اور ہر حدیث کے  
بدرے سو سو روپیہ العام بیجے لہر ثابت کرتے وقت حضرت  
امام الغزالی کی کتاب احیاء علوم الدین ص ۲۷۷ باب آداب تلاوت،  
بلد اول مطبوعہ مصر سے ایسے بزرگوں کے یہ اقوال بھی سامنے رکھئے  
لیں۔ **کتابت القرآن و تبیینہ ولاباس**  
بالقطع والعلماء بالحمرة وغيرها فانها تزئین و  
تبیین و صد عن الخطاء والخن لمن يقرئ و قد كان  
الحسن و ابن سیدین ينکرون الا خماس والعواشر و  
الجزاء روی عن الشعیی و ابراہیم کواہیۃ البقط  
بالحمرة و اخذ الاجرة على ذلك و كانوا يقتولون  
جردوا القرآن والقطن بهؤلاء ائمہم کرھوا فتح  
هذا الباب خوفا من ان یوڈی الى الاحداث زیادات  
و حسم الباب و تشویقاً الى حراسۃ القرآن عما یطرق  
ایہ تغیریاً و اذالم یوڈی الى حظور واستقرار

یحسن ذلك اختلفوا في ذلك اختلافاً كثیراً فمن قائل  
انه بدعة ومن قائل انه مکروہ ومن قائل انه ستة و  
من قائل انه مستحب والا ضعیف انه بدعة حمیة -  
نیت بزرگ کرنے میں بہت اختلاف ہے۔ بعض کہتے ہیں  
بدعت ہے، بعض کے تردیک مکروہ ہے اور بعض کے تردیک مستحب  
سے زیادہ صحیح بات یہ ہے کہ بدعت حسنة ہے۔

## سُبْحَانَ اللَّهِ!

خود تو پارچ وقت نمازیں بدعت حسنة کا ارتکاب کریں اور شیعہ  
عز اداری امام مظلوم کا بھیتیت جموعی اور بھیت کذا یہ بوت طلب  
کریں۔ کیروں جناب! آپ کس حدیث سے یہ بدعت حسنة کر رہے  
ہیں۔ اور سعوام کو منع نہیں کرتے، کتابوں سے کاٹ نہیں دیتے۔  
النصاف کہاں ہے، عقل کس کو نہیں ہے۔

## اہل سُلْتَنَت کی بدعت یقیناً بقرآن کریم موجودہ

موجودہ قرآن کریم بھیت کذا یہ بایں طرز و روش جیسا کہ ہے

كان يكره النقطة وقيل إن الحجاج هو الذي أحدث ذلك وأخضوا القرآن حتى عدوا الكلمات القرآن وحرقوه وسروها أجزاءً وقسموا إلى ثلاثة جزئاً والتي أقسام آخر.

**ترجمة:-** قرآن کی کتابت کو احسن اور روشن کر کے لکھنا مستحب ہے، فقط اور علامات کو سُرخی وغیرہ کے ساتھ لکھنے میں کوئی حرج نہیں کیونکہ وہ زینت اور وضاحت ہے اور قاری کو خط اور غلطی سے روکنے کا ایک ذریعہ ہے۔ اگر پھر حسن بصیری اور ابن سییرین خمس، عشرہ اور تقسیم در آجزاء کے مذکور ہتھی۔ شعبی اور ابراہیم سے سُرخی کے ساتھ فقط لگانے والے تعلیم قرآن پر اجرت یعنی کی کو اہم منقول ہے اور وکھتے تھے کہ قرآن کو نقاط اور اعراب سے مجرد رکھو۔ ان لوگوں کی نسبت جو ان پیروں کے مذکور ہتھی۔ ظن غالب یہ ہے کہ وہ یہ دروازہ کھولنا نہیں چاہتے تھے۔ انہیں خوف تھا کہ کہیں زیارتیوں کے احداث کا دروازہ نہ کھل جائے۔ لہذا وہ اس دروازہ کو بالکل بند رکھنا چاہتے تھے اور تغیرات سے حفاظت قرآن کا ان کو شوق تھا۔ لیکن جب یہ خطہ

ام الامم فیہ علی ما یحصل به مزید معرفة فلا  
باس به ولا یعنی من ذالک کونه حدث شافعی من  
حدث حسن كما قيل في اقامة الجماعة في التراویح انها  
من محدثات عمرو وانها يدعة حسنة انها البدعة  
المذمومة ما يصادم السنة القدیمة او يکاد يقضى  
الى تغیرها و بعضهم كان يقول اقراء في المصحف  
المنقوط ولا القطر بنفسی وقال الاوزاعی عن حمی  
بن ابی کثیر کان القرآن مجردًا في المصاحف فأول ما  
حدثوا فيه النقط على الباء والتاء و قالوا لا باس  
به فاتح نور له ثم احدثوا بعد ذلك خطًا كبارًا عند  
متحمی الای فقاتلوا لا باس به يعرف به اس الآية  
ثم احدثوا بعد ذلك المخواتم والقوائم قال ابوبکر  
الهزی ساخت الحسن عن تنقیط المصاحف بالاحمر  
فقال وما تقطهاقلت يعربون الكلمة العربية قال  
اما اعراب القرآن فلا باس به وقال خالد الحنفاء دخلت  
على ابن سیرین فرأيته يقرئ في مصحف منقوط وقد

ابو بکر بن ذی فی نے کہا، میں نے حسن بصری سے قرآن کو سُرخ نفطے لگانے کی نسبت پوچھا۔ تو انہوں نے کہا آپ کیوں نقطے لگاتے ہیں تو میں نے کہا کہ لوگ کلمے کو عربی کے ساتھ مغرب کرتے ہیں۔

”انہوں نے فرمایا اعراب لگانے میں کوئی حرج نہیں۔“ خالد الحنفی نے کہا میں ابن سییرین کے پاس گیا تو وہ منقوط پڑھ رہے تھے حالانکہ وہ نقطے لگانا ممکن وہ سمجھتے تھے۔ اور یہ بھی روایت ہے کہ یہ سب کچھ حجاج نے احادیث کیا۔ اس نے قاریان قرآن بُلائے رحمتی کہ انہوں نے کلمات اور اس کے حروف شمار کئے اور اس کے اجزاء کو پڑھ کیا اور تینیں پاروں میں تقسیم کر دی۔ باقی زنگ رکوع وغیرہ کی قسمیں بھی انہوں نے بنائی ہیں۔“

اُب سوال یہ ہے کہ جب قرآن مجید بھی مہمیت کذا یہہ بایں طرز و طریق جیسا کہ اب موجود ہے، بُسْتِ رُسُولِ خدا نہیں بلکہ حضرت حجاج علیہ ماعلیہ کی احادیث ہے۔

اگر قرآن کے نقطہ بُدعت، اعراب بُدعت، تینیں پاروں کی قسم بُدعت ربع عشرہ بُدعت اور رکوعات بُدعت، خاتم بُدعت اور باوجود رایں ہمہ بُدعتات حسنہ اس کا پڑھنا سُفنا۔

جاتا رہا اور امیر امّت اس بات میں مضبوط ہو گیا اور اس کے علاوہ یہ چیزیں زیادتی معرفت کے حصوں کا سبب بھی ہی تو کوئی حرج نہیں اور ان کے کرنے سے ان کا بُدعت اور سُجَّدہ ہوتا نہیں رکھ سکتا۔ کیونکہ کتنے نئے کام اور بُدعتات میں جو اچھے ہیں۔ جیسا کہ تراویحیں میں جماعتیں کا قائم کرنا اگرچہ بُدعتات عمر یہ سے ہے لیکن وہ بُدعت حسنہ ہے اور بُدعت حسنہ کرنے کا کوئی حرج نہیں۔ بُدعت مذمومہ تو وہ ہے جو سُنّت قدیمی سے ٹکر کھائے یا سُنّت بدلتے کا وجہ ہو اور بعض بزرگوں کا قول ہے کہ میں مصحف منقوط کو پڑھ تو لیتا ہوں، لیکن خود نقطے نہیں لگاتا۔ اور اوزاعی نے کہا کہ یحییٰ بن ابی کثیر سے روایت ہے کہ قرآن پہلے صافی محرر دیکھا۔ پس اس میں پہلی بُدعت با آتا وغیرہ کے لفاظ کی ایجاد ہے۔

”اُول بزرگوں نے کہا کہ اس کا کوئی حرج نہیں۔“ کیونکہ یہ قرآن کے لئے ایک قسم کا نور ہے۔ پھر اس کے بعد بڑے بڑے نقطے آئیوں کے خاتمے پر ایجاد کئے گئے۔ پھر اس کے بعد انہیں نے کہا کہ ”اس کا بھی کوئی حرج نہیں۔“ کیونکہ اس سے آیات کا خاتمہ ہجاتا جاتا ہے۔ اس کے بعد سورتیں کے خواتم اور فواتح ایجاد کئے گئے

وَجَد سبب قرآن اور حدیث سے ثابت کیجئے ورنہ کل کی دعویٰ  
حتماً لاتَّه کا فتویٰ لگا کر فی التائِر کا حکم دیجئے اور ثابت کرے وقت  
پاکپتن شریف، تو نسہ شریف کی قولیاں بایں ہمیت کرائیں ثابت کیجئے  
اور ثابت کرے وقت شاہ اسماعیل شہید اور شاہ ولی اللہ صاحب  
کا قول صراطِ مستقیم مک سے کہ اشغال مناسیبہ بر وقت و ریاضات  
سلامہ ہر قرآن جدا چدائے باشد۔ (الہذا محققان ہر وقت ازا کا برہ طریق در  
تجدید اشغال کو شہید کروند)۔

ہر وقت کے اشغال مناسیبہ اور ہر زمانہ کے ریاضات ملائم  
 جدا چدائے ہوتے ہیں۔ الہذا ہر زمانہ کے محققین اور اکابر تجدید اشغال  
میں بہت کوشش رہے ہیں۔ اور شاہ ولی اللہ صاحب کا یہ قول  
کتاب "انتباہ السلاسل" مترجم مطبوعہ دہلی حصہ بھی سامنے کیتھیے  
کہ اگرچہ اول امت را با د آخر امت و ربعین اموراً خلاف بودہ  
باشد۔ لیں صوفیہ صنافیہ ارتباط ایشان اول بمحبّت و علم و تادب  
با ادب تہذیب نفس بوجوہ نہ بخرق و بیعت و در زمانہ سید الطائف  
بنید لغدادی رسم خرقہ ظاہر شد۔ بعد ازاں رسم بیعت پیدا شد۔  
و ارتباط سلسلہ ہمیت ایں امور متحقق است و اختلاف صور ارتباط

## مُوْحِبٌ ثواب اور رحمت ہے

تو دعویٰ صاحب کا عزا داری کی نسبت بایں ہمیت کرائیں سوال  
کرتا تاریخ، قرآن و حدیث سے کس قدر بھالت ہے۔ ان سے کون  
پوچھے کہ حضرت اگرچہ یہ چیزیں حفاظتِ قرآن اور زیادتی معرفت کا  
موجب ہیں تو ہمارے لئے موجودہ رسول عزرا ذوالجناح، والعزیز اگرچہ  
بعد کی ایجاد ہے موجب زیادتی علمِ حسینیٰ کا موجب ہیں۔ اور بحسب علم  
حسین موجب ثواب اور موجب نجات ہے تو اس کے جملہ اسیاں کیوں  
شیرنہ ہوں گے کیونکہ مودی الی المیر ہوتا ہے۔ دعویٰ صاحب کو چلا ہمیت  
کہ پہلے موجودہ قرآن کو ہمیت کرائیں اور ایک ایک حدیث پر  
سو سورہ پیہ انعام لیں اور بعد میں عزا داری پر اعتراض کریں ورنہ عزا داری  
کا مسئلہ قرآن سے بڑھ کر ہمیت کرائیں سنت کا محتاج ہے۔

## اہل سنت کی پدعت، شتم (مسئلہ تصوف)

اپنے چہارو دوں کا تصوف بایں ہمیت کرائیں ثابت  
کیجئے ان کے شغل اشغال، ورد اور دختر پوشی، سماع، حال،

آئندہ آجائے گا۔

چاہئے کہ آپ پہلے چشتی، قادری، نقشبندی، سُہروردی، سلوک کی کیفیت تو لشہ اور پاکپٹن، اجمیرا گواڑہ شریف کی قواليوں سمیت اگر پریلوی، دیوبندی اختلاف پیش نظر ہو تو خانقاہ امدادیہ مکانہ بیرون کا تصوف و امداد السلوک کو سامنے رکھ کر ثابت کرے اگر بالکل غیر مقلد ہی ہو تو کم از کم شاہ ولی اللہ صاحب کی قول الجمیل انتباہ السلاسل مولوی امفعیل شہید کی صراط مستقیم سامنے رکھ کر یہ تمام بدعت حسنہ بایں ہمیت کذا یہ وکھلا یہ۔ پھر تم سے بایں ہمیت کذا یہ عزاداری کے فرض یا سنت ہونے کا سوال کیجئے ورنہ یہ ترجیح پلامرج لکھیں۔ اگر ان سب چیزوں کی کوئی نہ کوئی اصل ہے تو یہ فصل تعالیٰ مسائل عزاداری کی اصل اور تنظیر قرآن اور حدیث میں بطریق احسن اور اکمل موجود ہے۔

فدا جواب عمد ٹھو جوابنا۔

حضرات، یہ عزاداری کی ہمیت کذا یہ وریافت کرنیوالوں ہے یا مخالف سنت؟ اب فرستت اور بدعت کا مفہوم بھی ان بزرگوں کی کتابوں سے

ضرر نمیکند۔

کہ ادائیں امت کو آخري امت سے بعض امور میں اختلاف ہوا ہے۔ پس صوفیہ صافیہ ان کا ارتباط ہے زمانہ میں صحبت تعلیم اور تادبیہ تہذیب نفس کے تھا۔ خرقہ پوشی اور بیعت کی رسم اس زمانہ میں نہیں تھی۔ سید الطائف جنید بغدادی کے زمانہ میں سکم خرقہ پوشی ظاہر ہوئی اور بعد اس کے بیعت کا دستور جاری ہوا۔ اور ارتباط ان امور کے سلسلہ عالیہ کا صحیح اور ثابت ہے، اور رابطہ کی صورت میں جو مختلف ہیں ان سے کچھ ضرر نہیں پہنچتا۔

اب دعویٰ صاحب سے کون پوچھے کہ ہر زمانہ میں اشغال کے طریقہ کی اگر تجدید ہے سکتی ہے اور محقق نئے ہرے سے مناسب طریقہ ایجاد کر سکتے ہیں اور اس کا کوئی نقصان نہیں، اصل ذکر حذر ہے تو عزاداری کی صراحت کو آپ ہمیت کذا یہ کس اصول سے طلب کر رہے ہیں ہمارے محققین حسب زمانہ اور حسب ملک کیوں تجویز نہیں کر سکتے جبکہ اصل عزاداری حسین مطلوب ہے۔ اور اصل عزم حسین اگر آپ ہمیت کذا فی کا خیال چھوڑ کر اپنے مسائل کی اصل دریافت کر سکتے ہیں تو ہمارے پاس موجودہ عزاداری کے مسائل کی اصل آپ سے کہیں زیادہ ہے جیسا کہ

ہیں۔ سُنْتَ اللَّهُ اور سُنْتَ رَسُولُّ خَدَا وَجْدًا جُدْرًا چیزیں ہیں یا ایک ہی چیز ہے۔ مگر سُنْت کا مفہوم بیان کرتے وقت مندرجہ ذیل چیزیں سامنے رکھیں۔

اگر سُنْت کا اطلاق رَسُولُّ خَدَا اور آمَّہ موصویٰ اور صحابہ کرام تک محدود ہے تو صحیح مسلم جلد دوم صفحہ ۴۳ کی حدیث کا کیا مطلب ہے۔

من سُنْت فِي الْإِسْلَامِ سُنْتَ حَسَنَةٍ فَعَمِلَ بِهَا بَعْدَه  
كَتَبَ لَهُ حَتَّلٌ أَجْرٌ مِنْ عَمَلِ بِهَا لَا يَنْقُصُهُ مِنْ أَجْرِهِ  
شَيْئٌ وَمِنْ سُنْت فِي الْإِسْلَامِ سُنْتَ سَيِّئَةٍ فَعَمِلَ لَهَا بَعْدَه  
كَتَبَ عَلَيْهِ مِثْلُ مِنْ عَمَلِ بِهَا وَلَا يَنْقُصُهُ مِنْ أَدْنَى زِهْمٍ شَيْئٌ كَمْ جُنِّ  
نے اسلام میں اچھی بنیاد رکھی۔ پس بعد ازاں اس عمل کیا گیا۔ اس کو عمل  
کرنے والوں کے برابر اجر ملے گا۔ اور عمل کرنے والوں کے اجر سے  
چھوٹی نہ ہوگی۔ اور جو بُری سُنْت ایجاد کرے اس کو عمل کرنے والوں  
کی میلش گناہ ہو گا اور عالمیں کا گناہ کم نہ ہو گا۔

اس کی شرح میں نو دی صاحب نے لکھا ہے کہ:-

هذان الحدیثان صریحان فی الحث علی استقباب سنن  
الا مور الحسنة و تحریم سنن الامور السيئة۔

سن پر مجھے جو ہر کام میں سُنْت کا مطالبہ کرتے ہیں۔

### بحث در تعریف سُنْت و میزم بدعت

دعویٰ صاحب نے سوال میں چار شقیں قائم کی تھیں فرض،  
سُنْت، مُسْتَحْبٌ، بدعت۔ مگر بعد میں وہ پھوڑ ہتھی گئے یہ بیان ہی  
نہ فرمایا کہ موجودہ عزاداری کی ہیئت کذا یہ مُسْتَحْبٌ یا بدعت ہے تو  
کیا استعمال میں آتے گا۔ شاید مراسم عزاداری کا استحباب اور بدعت  
حسنہ ہونا آپ کو مسلم ہے سوال کو صرف فرض اور سُنْت ہی میں مختصر کر دیا  
واجب کو بھی پھوڑ گئے۔ حالانکہ واجب اور فرض میں عند الاحناف فرق  
ہے۔ پھر سُنْت رَسُولُّ اور سُنْت آمَّہ تک محدود رکھنا۔ حالانکہ آپ کے  
نزدیک سُنْت صحابہ بھی مسلم ہے، قولی اور فعلی میں مختصر کر دیا۔ حالانکہ  
مفہوم سُنْت میں سُنْت تقریبی بھی شامل ہے جیسا کہ کتب اصول  
شامل ہیں۔

اُب ہماری عرض سُنْت کے دعویٰ صاحب پہلے سُنْت کا مفہوم متعین  
کر لیں اور بعد ازاں ہم سے سوال سُنْت کا کریں کہ سُنْت سے کیا مراود ہے  
لفظ سُنْت صرف رَسُولُّ خَدَا تک ہی محدود ہے یا اس میں صحابہ بھی شامل

و اولیا کیسا ہے اگر سوال صرف ہمیت کذا یہ کا ہے تو پہلے اپنے تمام  
ذہب اور ملزمان، قرآن، فتنہ ہمیت کذا یہ پہنچہ رسالت و کھلائیے پھر  
ہم سے پوچھئے۔ اگر سوال دلیل ہوا زا اور وجود نظری اور وجود اصل کا ہے۔  
تو آئیے جس کی دلیل آپ کو مطلوب ہے یعنی پیش کروں جس کا  
اسل فرمادیں میں عرض کروں۔ اگر لفظ بدعت سے آپ پر شخص کو ڈرائے  
ہیں تو فرما آپنی ان کتابوں کی عبارت کا جواب بھی لے گئے ہا تھوڑا  
فرماتے جائیے۔ (علام فردی شرح صحیح مسلم جلد اول میں فرماتے ہیں)۔  
کل بدعة ضلالۃ هذَا عَام مخصوص الْعَصْفِ وَ الْمَرَادِ  
قالَ الْبَرْدَعُ قَالَ أَهْلُ الْقَوْمَةِ هِيَ كُلُّ شَيْءٍ عَمِلَ عَلَى غَيْرِ مِثَالِي  
سَابِقٌ قَالَ الْعَلَمَاءُ الْمَدْعَةُ خَمْسَةُ أَقْسَاطٍ وَاجِنَّةٌ وَ  
سَدْوَبَةٌ وَحَرْوَمَةٌ وَعَكْرَوَهَةٌ وَمِبَاحَةٌ فِنَّ الْمَاجِيَّةِ  
لِنَظَرِ اَدَيْتَهُ الْمُتَكَلَّمِينَ لِتَرَدَّدَ عَلَى الْمَدْحُودَةِ وَالْمَبْدُودَ عَيْنَ  
وَشِيهِ ذَالِكَ وَمِنَ الْمَنْدُوبَةِ تَصْنِيفُ كِتَابِ الْعِلْمِ وَ  
بَنَاءُ الْمَدَارِسِ وَالرِّبَيْطِ وَغَيْرِ ذَالِكَ وَمِنَ الْمِبَاحِ الْبَسْطِ  
فِي الْوَانِ لِلَا طَعْمَةٌ وَغَيْرِ ذَالِكَ وَالْمَحْرَامُ وَالْمَكْرُوْهُ  
ظَاهِرَانُ وَلِيُؤَيِّدَ مَا قَلَّنَاهُ قَوْلُ عَمَّرِ بْنِ الْخَطَّابِ فِي التَّرَاوِيْحِ

کہ دونوں حدیثیں صریحًا اس بات پر دلالت کرتی ہیں کہ امور حسن  
کی ایجاد قباحت تک مستحب ہے۔

اور ہمیت کذا یہ کو سُنّتِ رَسُولِ اللَّهِ مُصَلَّی اللَّهُ عَلَیْهِ وَآلِہِ وَسَلَّمَ دریں حالات دلالت برکراہت نہیں کنہ کہ کسی امر خیر کو  
حضورِ مکرودہ ہونے کی دلیل نہیں ہے۔ امر نیک ہوتا  
چاہیے۔ (یکیوں مصنف اثرِ موطا ص ۱۸۱ سطر آخری)۔

اور سُنّت کا مفہوم سمجھنے کے لئے اپنے پیر و مرشدِ مولوی  
خلیلِ احمد سہراز پوری صاحب بذل الجہود کا یہ قول بھی خاص طور پر  
ملاحظہ فرمائیے۔ کہ:-

”جس کے جواز کی دلیل قرونِ تلاشہ میں ہو، خواہ وہ جزئیہ  
بوجو دخراجی اس قرون میں ہوا ہو یا نہ ہوا اور خواہ ان کی حسین کا  
و بجور، بھی خارج میں ہوا ہو یا نہ ہوا ہو وہ سُنّت ہے“۔ آئی  
(یکیوں براہین قاطع مصنفہ مولوی خلیلِ احمد بادا رشید احمد گنگوہی ص ۱۹۷)  
اس اصول کے مطابق اگر ہم موجودہ عزاداری کے جواز کی دلیل  
قرونِ تلاشہ میں نہ کھلا سکیں تو آپ بدعت کہیں یا سُنّت۔ قبل از وقت

ہو گی۔ اگر اس ہر خبر ہو گا تو حسنہ ہو گی اور بد ہو گا تو سیئہ آب، دعویٰ صاحب کو چاہیے یا تو خارج از سنت کر کے دھنلا گیں یا کوئی امر برد و مصلحتیں کر بدعت حسنہ سے خارج ہو جائے۔ عالم حسین میں رونا پیٹنا، مرثیہ خوانی کرنا حضرت کی قبر کی شعیہ بنانا، ان کے وفادار رسمی گھوڑے کی یاد زندہ رکھنا کوئی سامنہ بیدار ہے۔ لیکن اگر دعویٰ صاحب شہر حسین رونا چاہیں تو آپ کے بس کی بات نہیں۔ اب الشاد اللہ یہ لفظیل ہر چیز کی اصل قرآن اور حدیث سے پیش کرتے ہیں تاکہ عوام کو اطمینان نصیب ہو اور خواص کی بصیرت میں اضافہ ہو۔

### آیا م اللہ لعینی خدا تی دن منانے کا و جو ب

وَ لَقَدْ أَرَسْلَنَا مُوسَىٰ يَا يَلِتَنَا أَنْ أَخْرُجَ قَوْمَكَ  
مِنَ الظُّلْمَتِ إِلَى النُّورِ وَ دَكَرْهُمْ يَا آيَاتُ اللَّهِ إِنَّ فِي

ذِلِّكَ لَدَيْاتٍ يُكَلِّ صَبَّارٍ شَكُورٍ ۝ (پت۔ ابراہیم)

ترجمہ: اور البتہ تحقیق بھیجا ہم نے موسیٰ علیہ السلام کو اپنی نشانیوں کے ساتھ کہ اپنی قوم کو آذھیروں سے نور کی طرف نکال اور ان کو خدا کے دن یاد دلا۔ تحقیق اس میں البتہ نشانیاں ہیں

### نعمة البدعة -

کہ حضور کا قول کل بدعة صلادۃ یہ عالم مخصوص البعض ہے۔ مراد اکثر یہ عین ہیں کل نہیں۔ اہل لغت نے کہا ہے کہ بدعت سے مراد ہر وہ چیز ہے جو مثال سابق کے بغیر بنائی جائے۔ علماء نے کہا ہے کہ بدعت کی پارچے قسمیں ہیں۔ واجب، مستحب، حرام، مکروہ اور مباح ہے دین ملاحدہ اور مبتدیین کے خلاف منکریمین کا دلائل تیار کرنا اور اس کے مشابہ دیگر چیزیں مجھ سے واجبات کے ہیں۔ تصنیف کتب علم بناء مدارس اور سرائے وغیرہ مستحبات سے ہیں۔ زنگین کھانوں میں سبسط و سعیت مباح ہے۔ حرام اور مکروہ یہ عین ظاہر ہیں۔ اور ہمارے اس قول کی تائید کہ بدعت حسنہ بھی ہوتی ہے۔ قول عمر بن الخطاب سے ہوتی ہے۔ جو آپ نے تراویح کے باب میں نعم البدعة فرمایا ہے کہ یہ بدعت حسنہ ہے۔ (انتہی قول نوری)

اب ہمارا دعویٰ ہے کہ عزاداری کی اصل قرآن اور تصریح حدیث میں موجود ہے، استفراط اور استخراج کی مذورت ہے۔ لہذا عزاداری داخل سنت ہے۔ اگر کسی کی مثال سابق نہ بھی ملے تو بدعت حسنہ

نے فرمایا کہ تم بھی اس دن روزہ رکھو۔ وہ سری روایت میں ہے ۔  
 هذَا يَوْمٌ عَظِيمٌ بَخِيَ اللَّهِ فِيهِ مُوسَى وَقَوْمَهُ وَعَوْنَ  
 فَرْعَوْنَ وَقَوْمَهُ ۔

کہ یوم عاشورا ایک یوم عظیم ہے جس میں اللہ تعالیٰ نے  
 موسیٰ اور اس کی قوم کو سنجات دی اور فرعون اور اس کی قوم کو غرق کیا۔  
 اور در تغور جلد صنیل میں ہے ۔

اخرج احمد فی المحدث عن قتادة قال اليوم الذي  
 ناب اللہ فیہ علی ادّم یوْم عَاشُورَ ۔

کہ امام احمد بن حنبل نے قتادة سے روایت کی ہے کہ جس دن  
 آدم کی اللہ تعالیٰ نے توبہ قبول فرمائی وہ یوم عاشورا تھا۔

قبل بیش قریش میں تعظیم یوم عاشورا صبح مسلم ص ۲۵۸ میں ہے  
 ات عالیشہ اخیرتہ ان قدیشا کان تصمی یوم عاشوراء  
 بی بی عالیشہ میں روایت ہے کہ زماں جاہلیت میں قریش بھی  
 عاشورہ کا روزہ رکھتے تھے ۔

رسول خدا کو یوم عاشورا کی تعظیم کا حکم  
 و اذقال موسیٰ نقومہ اذکروا نعمت اللہ علیکم

واسطے صبر کرنے والے شاکر کے ۔

ایام اللہ سے مراد واقعات عظیمه ہیں جیسا کہ تفسیر کبیر میں ہے  
 اَنَّهُ يَعْدُ بِالْيَوْمِ عَنِ الْوَقَائِعِ الْعَظِيمَةِ الَّتِي وَقَعَتْ فِيهَا ۔

(تفسیر کبیر ص ۲۱۹ جلد بخجم مطبوعہ مصر)

کہ ایام سے مراد واقعات عظیمه ہیں جو ان دنوں میں واقع ہرئے  
 ارسی ہی حاشیہ (جلال الدین منڈیں اور یہی الفوزان الکبیر ص ۲۱۸ مصطفیٰ شاہ  
 ولی اللہ میں ہے ۔

یوْم عَاشُورَه یوْمٌ مِّنْ اَيَّامِ اللَّهِ ہے (کثر العمال جلد ۳ ص ۲۲۳ میں ہے)  
 ان عاشورے یوْمٌ مِّنْ اَيَّامِ اللَّهِ کے تحقیق یوْم عَاشُورَه ماہ حُرُمٌ  
 خدا کے ان دنوں سے ہے جن کے یاد دلانے کا حکم قرآن مجید میں ہے ۔

قبل بیش رسالہ مصطفیٰ میہودیں تعظیم یوم عاشورا  
 عن ابی موسیٰ قال کان یوم عاشورا علیم لعظم الیہود  
 و یَخْذُ عِيداً افقاً رسول اللہ صومودہ (انتم صبح مسلم جلد اول ص ۳۵۹)

ابو موسیٰ سے روایت ہے کہ یوم عاشورا ایک ایسا دن تھا  
 جس کی میہودیں تعظیم کرتے تھے اور اس دن میلاد کرتے تھے اور حضور

فقال رسول اللہ فخن احتق اوئی بموسى منکم  
کہ ہم موسی کے تم سے زیادہ حق دار ہیں۔

نوف:- یہ تمام عاشورا کا دن روزہ ایک قسم کا فاقہ ہے تو اکرنا تھے  
قریش بھی فاقہ کرتے تھے، یہود بھی فاقہ کرتے تھے حتیٰ کہ اپنے  
بیٹوں کو بھی کرتے تھے۔ جیسا کہ (صحیح بخاری مسلم جلد اول ص ۳۶۴  
پر ہے)۔

ونصوم صبیانا ننا الصغارا۔ کہ ہم اپنے چھوٹے چھوٹے  
بچوں کو بھی روزہ رکھا دیتے تھے۔ جب وہ روزہ طعام مانگتے تو  
ہم ان کو روٹی کی گٹریا دے دیتے تھے۔ حتیٰ کہ شام ہو جاتی تھی۔  
فاقہ افطار سے یہ ظاہر ہے کہ یہود اور مشرکین کا روزہ شرعی نہ تھا  
بلکہ روز عاشور آب و طعام سے باز رہنے کا نام روزہ تھا۔  
سو یہ روز عاشور آب بھی شیعوں میں جاری ہے۔ بنی امیہ نے اس کو  
شرعی روزہ بنایا کیونکہ شیعہ کم تر محسین نہ بھاجاتے۔

### یادِ یوم عاشورا قبل بعثت

یوم عاشورا کی تعظیم شروع سے چلی آئی ہے۔ چنانچہ کتب

اذ انجیسم من آل فرعون یسومون حکم سو العذاب  
و دین تھون ابناء کمد و سیعیون نسائے کمد و فی ذار حکم  
بلاع من سری حکم عظیما۔ (پ ۳۳۔ ابراہیم)

اور یاد کرو جب کہا موسی نے اپنی قوم کے واسطے۔ یاد  
کرو اللہ کی نعمتیں جو تم پر ہیں۔ جب تم کو سنجات وی آئی فرعون سے  
تم کو عذاب پر اچھاتے تھے اور تمہارے بیٹوں کو ذبح کرتے تھے  
اور تمہاری بیٹیوں کو زندہ رکھتے تھے اور اس میں آنماں اللہ تھی تمہارے  
رب کی طرف سے بہت بڑی۔ (جلالین شریف ص ۲۰۴ حاشیہ ص ۱۳ میں ہے)  
واذ کر خطاب للہی صلی اللہ علیہ و آله وسلم  
و المعنی اذکر لقومک ماد قع یم موسی و قومہ لعنه  
یعتبرون۔

کہ اذکر کا خطاب بنی کریم کو ہے اور معنی یہ ہے کہ اپنی  
قوم کو یاد دو واقعات جو موسی اور اس کی قوم پر واقع ہوئے  
تاکہ وہ عبرت اٹھائیں۔ اسی بناء پر بنی کریم نے کہا میں موسی کا زیادہ  
حقد ارہوں۔ یعنی بھی روز عاشورہ کو روزہ رکھوں گا۔ جیسا کہ مسلم  
جلد اول ص ۳۵۹ پر ہے:-

عن ابی موسیٰ قال کان یوم عاشوراً یوْمًا عِظَمًا یَمْهُود  
وَ یَغْذَهُ عَيْدًا۔

کہ یہود یوم عاشورا کی تعظیم کرتے تھے اور اس کو عید یعنی  
مسیلا بناتے تھے۔

رسُولُ اللہ نے جب ان کو دیکھا تو فرمایا کہ تم روزہ رکھتے ہو  
فتنہ احقر و ادلى یوسفی منجم فضامہ۔ پس ہم تم سے  
زیادہ حق دار ہیں مسیحی کے۔ پس آپ نے بھی روزہ رکھا۔

قریشیں فاقہ کرتے تھے۔ یہود فاقہ کرتے اور رسالت ماب  
نے کھانا پینا پھوڑ دیا۔ مسلمانوں کے پیچے سارا دن بھوکے پیلتے  
ہتھے تھے۔ مگر اب مسلمان خوب بازار لگاتے ہیں اور مسیحیان  
نہیں۔

مسلمانو! یوم عاشورا کی تعظیم کرو، واقعات کر بلکہ صحو  
شاء تشنہ لب کی یاد مناڑ، ننسوخ کر کے حضور نے صرف یہ  
بتلا یا کہ اس دن روزہ کی نیت نہ کرو، پر صرف فاقہ ہے۔



حدیث میں یہ باب صوم یوم عاشورا باندھا گیا ہے کہ قریش بھی روزہ  
رکھتے تھے اور یہود بھی روزہ رکھتے تھے۔ پھر ننسوخ ہو گیا اور  
(صحیح مسلم ص ۳۵۸ تا ۳۵۹ جو حدیثیں ہیں)

وہ اس پر دال ہیں کہ یہ دن موسیٰ اور فرعون کے مقابلہ کا دن  
ہے جس کی تعظیم میں یہود روزہ رکھتے تھے۔ اس روز کا مطلب صرف  
ترک طعام تھا، اور لوگوں نے اصل روزہ مجھلیا۔ چنانچہ مسلم کے  
یہ لفظ خاص کر اس پر دال ہیں کہ

من کان مفطلٌ فلیتیمْ لِقَيْتَهُ يَوْمَهُ فَلَنَّا يَعْدُ  
ذَالِكَ نصوْمَهُ وَنَصوْمَهُ حَسِيبِيَا نَنَا بِنَا الصَّفَارَصَنْهُمْ ص ۳۴۳  
جَوْصَحْ كَهَانَا پِتِيَا ہو چاہیے بقیہ دن پُر کو سے نہ کھائے نہ  
چیزیں۔ چنانچہ راوی لکھتا ہے کہ اپنے پھوٹے پھوٹوں کو بھی خوردن تو ش  
سے باز رکھتے تھے۔ جب وہ کھانا مانگتے تھے تو یہ ان کے سامنے  
روٹی کی گٹڑیا کر کر دیتے جس میں وہ مشغول ہو جاتے۔ یعنی ایک قسم  
کا فاقہ ہٹرا کرتا تھا۔ تاکہ اس دن میں مسلمانوں کو کھانے پینے کی  
ترک اور فاقہ کی عادت ہو جائے۔ کیونکہ یہ یوم من ایام اللہ ہے  
اور یہود اس دن جلوس نکالتے تھے۔ اور مسیلا کرتے تھے۔

امتحان عظیم تھا۔

آیت صاف بتاریخی ہے کہ جن آیام میں کچھ خدا کے کام ہوئے اللہ کے بندوں نے قرآنیاں دیں۔ ان کا ذکر ضروری ان کی یاد مٹانی لازم ہے۔ کیونکہ ہر صابر اور شناکر کے لئے مصائب نشانات ہیں دوسری آیت میں جس طرح حضرت موسیٰ نے بنی اسرائیل کو ان کے بیٹوں کی ذمہ داری اور بیٹیوں کا زندہ رکھنا ذکر فرمایا۔ تذکرہ مصائب ہے اور پھر یوم نجات یاد دلایا وہ یوم عاشورا ہے۔ کنز العمال جلد ۳ صفحہ ۳۶۰ میں ہے۔

ات عاشوری عویوم من آیام اللہ کنبی کریم نے فرمایا عاشورا کا دن یہ ہے آیام خدا سے۔

تفسیر کبیر میں ہے کہ دونوں سے مراد واقعات عظیمه کو یاد دلانا مقصود ہے۔ (حاشیہ جلالین ص ۲۰۴ میں ہے) قبیل آیام اللہ و قالعہ الٰتی و قفت علی الایام الماخصیۃ۔ کہ آیام اللہ سے مراد وہ واقعات ہیں جو یہی اُمتوں پر واقع ہوئے پس ان کا ذکر کرتا ضروری ہوتا۔



شیوت بقریلوم عاشورہ جلوس عزام حسین سید الشہداء

ولقد اس سلنا موسیٰ یا یلتنا ان اخراج قومک من الظلمات الی النور و ذکرهم بایام اللہ ایق فی ذلک لایت نکل حبیس شکوس و اذ قال موسیٰ لقومہ اذکروا نعمۃ اللہ علیکم اذ اینحیکم من الی فرعون یسومونکم سوء العذاب یذ بخون ابناکم و یستحیون لسادکم و فی ذلکم بلاء من ترکم عظیماً۔ (پ سورہ ابرہیم)

اور البتہ حقیقت ہم نے بھیجا موسیٰ علیہ السلام کو سا تھا اپنی نشانیوں کے تاکہ نکالے اپنی قوم کو انہیں دلیل سے طرف نور کے اور یاد دلائے ان کو دن اللہ کے۔ بیشک اس میں ہر صبر کرنے والے شکر کرنے والے کے واسطے نشانیاں ہیں۔ اور یاد کرو جب موسیٰ علیہ السلام نے اپنی قوم کو فرمایا۔ یاد کرو اللہ کی نعمتیں جو ہیں اور تمہارے جیکے نجات دی تم کو آئی فرعون سے۔ تم کو عذاب چکھاتے تھے اور تمہارے بیٹیوں کو ذمہ دار کرتے تھے اور تمہاری بیٹیاں زندہ رکھتے تھے۔ اور اس میں تمہارے لئے ایک

کشتگان خبر تیلم را  
ہر زمان از غیب جان دیکھا است  
عن النبی رضی اللہ عنہ اتنے رسول اللہ کان یا قی احداً  
کل عام فاذ القوہ الشعوب سلم علی قبور الشہداء فقال  
سلام علیکم بیما صبرتم فنعم عقبی الدار اس۔

(تفسیر در ٹشور ص ۵۸ جلد ۴)

حضرت النبی سے روایت ہے کہ رسول خدا ہر سال میلان احمد  
یں تشریفے جاتے اور جب پہاڑ کی شعب طاہر ہوتی شہیدوں کی  
قبروں پر سلام کرتے اور کہتے قم پر سلام ہو۔ تمہارے سے صبر کی وجہ سے  
عاقبت کا گھر اچھا ہے۔

(او تفسیر ابن جریر ص ۵۸ جلد ۴۔ سورہ رعد مطبوعہ مصریں ہے)  
عن محمد بن ابراہیم قال كان النبي صلی اللہ علیہ  
والب و سلم یا قی قبور الشہداء علی اس کل حمل فیقول  
السلام علیکم بیما صبرتم فنعم عقبی الدار وابویکر  
و عمر و عثمان۔

محمد بن ابراہیم سے روایت ہے کہ حضور سرور دو عالم صلی اللہ

ہر سال یوم شہداء کا جلوس نکالنا اور ان کو رونا  
سنت رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم خلقاء اور سنت فاطمۃ الزہرا ہے  
تفسیر در ٹشور ص ۵۸ جلد ۴ مطبوعہ مصریں ہے۔

عن النبی رضی اللہ عنہ اتنے رسول اللہ کان یا قی احداً  
کل عام فاذ القوہ الشعوب سلم علی قبور الشہداء فقال  
سلام علیکم بیما صبرتم فنعم عقبی الدار اس۔

حضرت النبی سے روایت ہے کہ تحقیق رسول کرم صلی اللہ علیہ  
وآلہ وسلم ہر سال مقام احمدیں آتے۔ جب گھانی ظاہر ہوتی شہیدوں  
کی قبروں پر سلام کرتے اور کہتے کہ سلام علیکم فنعم عقبی الدار کم پر سلام ہو  
کہ جو تم نے صبر کیا۔ پس آخرت اچھا گھر ہے۔

شہداء کی سالانہ یادگاری نے کا ثبوت ولا تقویوا لمن  
یقتل فی سلیل اللہ اموات بل احیاء و لذکن لا یسخرون (بی التبر)  
جوارہ خدیم مارے گئے ان کو مردہ مت کھو بلکہ وہ زندہ ہیں لیکن تم سمجھتے نہیں  
۔

ہرگز نمیرد آنکہ دلشی زندہ شد لعشق  
ثبت است بر جریدہ عالم دوام ما

کے لئے ہر سال آیا کرتے تھے۔ جب پہاڑ کی شعب پر سہنپتے تو سلام علیہم بہا صد تم فتح عقبی الداں پڑھتے۔ پھر ابو بکر ہر سال یہی کرتے رہے پھر عمر پھر عثمان۔

### گریہ فاطمہ النہرا بہ شہداء اے احمد

وکانت فاطمہ بنت رسول اللہ تائیہم فتبکی عند هم  
وتدعو الهم۔

اور حضرت فاطمہ بنت رسول اللہ شہداء اے احمد کی قبروں  
پر آیا کرتی تھیں۔ وہاں بیٹھ کر روتی تھیں اور ان کیلئے دعائیں  
کرتی تھیں۔ (البیانیہ والنهایہ ص ۲۵ جلد ۵)

مندرجہ بالا احادیث سے شہداء کی سالانہ یادگار منانہ  
لبوں جلوس کیوں نہ سُستِ رسول ہو۔ لبقوں فاقدی ہر میت کے  
نوجھ سے پہلے حضرت حمزہ کا نوجھ شروع ہوتا ہے۔ آج تک  
دنیہ منورہ میں دستور ہے۔

دو بیجوں استیعاب ابن عبد البر ص ۱۱۱ جلد ملحد الحارہ

علیہ وآلہ وسلم ہر سال شہیدوں کی قبروں پر آیا کرتے تھے اور سلام پڑھا  
کرتے تھے اور اسی طرح ابو بکر اور عمر اور عثمان بھی آتے رہے۔

علامہ ابن کثیر و مشقی سنتی نے بروایت یہقی و واقدی اس  
واقعہ کو فوایط سے لکھا ہے (دیکھے البیانیہ والنهایہ صفحہ ۲۵  
جلد پنجم مطبوعہ مصر)۔

رسوی البیرونی عن ابی هریرۃ قال کان النبی صلی اللہ  
علیہ وآلہ وسلم یا قی قیوس لشہداء فاذاق فرحة الشّعب  
قال السلام علیکم بہا صد تم فتح عقبی الداں شہداء کان ابو بکر  
بعد النبی یفعله و کان عمر بعد ابی بکر یفعله و کان عثمان  
بعد عمر یفعله۔

ابو ہریرہ سے روایت ہے کہ بنی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم  
شہداء اے احمد کی قبروں پر تشریف لا یا کرتے تھے۔ جب پہاڑ کی  
شعب میں آتے تو کہتے کہ سلام علیکم بہا صد تم فتح عقبی الداں  
پھر حضور کے بعد ابو بکر بھی ایسا ہی کرتے رہے اور ابو بکر کے بعد عمر  
کا بھی یہی دستور رہا اور عمر کے بعد عثمان بھی اسی سُست پر عامل ہے  
واقدی نے کہا کہ بنی کرم مصلی اللہ علیہ وآلہ وسلم شہداء اے احمد کی زیارت

مگر مظلوم کی خاطر جائز ہے۔

### تخصیص ماتم حسین از کتب شیعہ

عن ابی عیین اللہ علیہ السلام قال کل الجزر دالیکاء  
مکروہ سوی الجزر دالیکاء علی الحسین علیہ السلام و بخارالانوار  
عن الامانی شیخ مفید بحوالہ اقالہ العاشر ص ۲۷۔

کہ جناب صادق آیی محمد علیہ السلام فرماتے ہیں کہ ہر جزر  
اور آہ و بکامکروہ ہے سو لئے جزر و ماتم اور آہ و بکامحسین  
علیہ السلام کے۔

اس حدیث شریف سے استثناء ماتم حسین ثابت ہوا اور  
جزر کا لفظ خلافِ صبر نہیں ہے جیسا کہ قاموں میں ہے۔ پس یہ  
ہر جزر کے غم و آلم آہ و بکام ماتم میں شامل ہے جو اہل عز اکرتے ہیں  
عز اور عی کے ماتم ثابت ہوتے اور اس قسم کی تحقیقات کتب اہل سنت  
سے بھی ثابت ہیں۔ چنانچہ

فیض الباری شرح صحیح بخاری ص ۲۶۴ جلد ۲ آنور شاہ کشمیری  
مطبوعہ مصر باب

### تخصیص ماتم حسین علیہ السلام

هم شیعہ ہر جگہ جواز ماتم کے مدعی نہیں بلکہ ماتم حسین  
علیہ السلام کے اور آپ کے ماتم کی نظر کے خصوصاً قائل ہیں۔  
کیونکہ آپ کا غم وینی غم ہے اور آپ مظلوم ہیں اور مظلوم کے ماتم  
کی اجازت ہے قال اللہ لا یحیت اللہ الجھر یا استوء من القول  
الا من ظلم و کان اللہ سمعاً علیماً (پ سورہ النساء)  
نہیں دوست رکھتا اللہ پھر کر رکھنا بڑے اقوال کا مگر اس کو ظلم  
کیا جاوے اور ہے اللہ سنت و لا جانے والا۔

معلوم ہوا قول سورہ کہنے کی مظلوم کو اجازت ہے۔  
بخاری شریف ص ۲۶۴ جلد اول میں ہے۔

الجزر القول السنی والظن السنی کہ قول سورہ سے مراد  
جزر فرع اور این سورہ بھی ہے اگرچہ دیگر احتمالات بھی ہیں۔ اور  
(فیض الباری شرح صحیح بخاری ص ۳۶۲ جلد ۲)

الجزر القول السنی اساد بہ محدث الجزر الممنوع  
و رکن این یحصل۔ کہ قول سورہ سے مراد جزر سے جو ممنوع ہے

مشغول تھیں ہوتا چرچا یہ کہ قلب اپنیا خصوصاً قلب بیقوب کی اپنیا  
بُنی اسرائیل کا میراث اعلیٰ ہے۔ مجتہد یوسف میں اس قدر مشغوف اور  
مشغول کہ حُزُن و بکار سے آنکھیں سفید ہو جائیں۔ پھر اس کا خود ہی  
جواب دیتے ہیں۔ کہ ۔۔

وَالْجَوابُ عَنِ الْأَشْكالِ أَنْ هَذَا مُخْتَصٌ بِالشَّبَّيْهِ  
الدُّنْيَا وَيَعْنِي لَا يُمْكِنُ اشْتِغَالُ قَلْبِ الْهَنْوَفِ بَعْدِ الْفَتَارِ  
يُشَبِّهُ مِنَ الْأَشْيَايِ الْدُّنْيَا وَلَا الْأَشْيَايِ الْأُخْرَا وَيَعْنِي  
فَلِيُسْ هَذَا شَانُهَا۔ اُور صفحہ ۹۵ پر ہے کہ ۔۔

ان وجود یوسف علیہ السلام و جمالہ و ان کا  
مخلوقاً فی دار الدُّنْيَا لِحَتَّةٍ کان علی خلاف سائر الایشاء  
السُّوْجُودَة فَلَا جُنُمْ جَازَ لِعَلَقَ قَلْبَ اهْلِ الْكَمَالِ وَجِهَتُمْ  
بَه علیہ السلام۔

یہ عالم و نیا یعنی عارف کا دل دنیا وی چیزوں میں مشغول  
نہیں ہوتا۔ صفحہ ۹۵ پر فرماتے ہیں۔ وجود یوسف علیہ السلام  
اور ان کا جمال اگرچہ دار دنیا میں پیدا ہتوا۔ لیکن بخلاف اشیاء  
و نیوی کے وہ عالم آخرت کی چیز ہے۔ اہل کمال کے دل کا ان سے

صَابِنَهُ مِنَ الْوَيْلِ وَلَا سَبِيلٍ فِي جَوَازِ الْوَيْلِ فِي بَعْضِ الْمَوَاضِعِ  
فَإِنَّهُ تَقْوِيقٌ فِي الْتَّنْزِيلِ۔ اَلْهَمَ

کہ واویلا کے جواز میں بعض مقامات میں کوئی شک و شبہ نہیں  
کتاب اللہ میں بھی یا ویلتا موجود ہے۔ (صفحہ ۱۶۴ جلد ۲ میں ہے)  
لابد کوں بعض مراتب النیا خاتہ جواز۔  
کہ یہ امر لابدی اور ضروری واجب التسلیم ہے کہ ہر قسم کا  
نور حرام نہیں بلکہ بعض مراتب نور حاصل ہیں۔

### تَحْدِيدُ بَحْرَاجَ وَعَدْمُ بَحْرَاجَ

نور و ماتم کا جواز مان کر انور شاہ صاحب جواز اور عدم جواز  
کے مراتب کی تحدید میں بہت سرگردان ہیں۔ آخر اپنے فقیہ سرخسی کا  
قول پیش کر کے بتلیا ہے کی رائے پر چھوڑ دیا ہے۔ حالانکہ قرآن و  
حدیث کے تبیع و استقراء سے مقام جواز صاف نظر آ رہے ہیں  
جیسا کہ تفسیر نظر ہی مصنفہ قاضی شناع اللہ پاندیتی حنفی نقشبندی  
جلد چھم سورہ یوسف صفحہ ۱۱ میں ہے۔

کہ عام صوفی اور عارف کا قلب بعد فناء غیر اللہ کی مجتہد میں

شیدھو! یا درکھو تمہارے مذہب کی لقاء ذکر حسینؑ اور پروردہ زینتیں مفتر ہے۔ ان کا مٹنا تمہارے مذہب کا مرٹ جانا ہے اس کو زندہ رکھ کر کئے مال و جان قربان کرو حسینؑ معلوم نہ تھا رے مذہب کی خاطر کچھ بچا کر نہیں رکھا۔ جو لوگ حسینؑ کو مٹانا چاہتے تھے آج یا حسینؑ ان کو کب گوارا ہے۔ علم منظاہر قدرت نے کیا رسولؐ نے کیا، علیؑ نے کیا، فاطمہؑ نے کیا۔

### بُوٰت گریہ یہ حسینؑ علیہ السلام

وَإِذَا سَمِعُوا مَا أُبَرِّزَ إِلَيْهِ الرَّسُولُ تَرَوُّى أَعْيُثُمْ  
لَفِيقُهُ مِنَ الدَّارِ مِمَّا عَرَفُوا مِنَ الْحَقِّ (پ س مائدہ)  
اور جب سنتے ہیں جو کچھ اتارا گیا طرف رسولؐ کی دیکھتا ہے تو ان کی آنکھوں کو کہہتی ہیں آنسو سے حق پہچاننے کی وجہ سے۔  
معاوم ہوا جسی یہ جان کرو نامونیں اہل مودت کا کام ہے۔ اسی لئے ان کے حق میں اخوہم مودتہ دلذیت امنوا وارد ہوا ہے۔



متعلق ہونا خیر اللہ سے محبت نہیں بلکہ علیں محبت خدا ہے۔ لیکن ثابت ہوا کہ اس قسم کا طویل علم اور حزن آہ و بکا ذرا انقرض اسباب اس میں مشغول رہنا خصوص ہے۔ ان ہستیوں کے ساتھ عن کی محبت خدا کی محبت ان کا ذکر خدا کا ذکر ہے۔ سچ فرمایا رسولؐ خدا نے کہ احبت اللہ من احبت حسینؑ (رواہ الترمذی) کہ اس نے اللہ کی محبت کی جس نے حسینؑ کی محبت کی۔

یہ ماتم دنیا وہی ماتم نہیں بلکہ اس سے اچیار فرم حسینؑ کا لہذا مطلوب ہے۔ اور ذکر حسینؑ سے ذکر اللہ کا اچیار اسی لئے ہما سے آئندہ طاہرین تخصیص ماتم حسینؑ کے قابل ہیں۔

کل جزع و قزع مکروہ الہ علی الحسین کر ہر جزع اور بیقراری مکروہ ہے۔ مگر ماتم حسینؑ کیونکہ حسینؑ کی موت دین کی موت ہے، حسینؑ کا اچیار دین کا اچیار ہے ماتم حسینؑ، علم حسینؑ جلوس عزماً مرثیہ خوانی سے حسینؑ کی شہادت کا زندہ رکھنا مقصود ہے جن کا مذہب ذکر حسینؑ سے زندہ ہوتا ہے وہ مکیل ہے جملہ اسباب اختیار کریں گے جن کا مذہب مرٹ رہا ہے وہ سن کو مٹانے کی کوشش کریں گے۔

نہ ہونا چاہیے۔  
۲۔ مظاہرہ خلاف ظلم اگرچہ ظالم بصورت ناصح سمجھائے اور مجھے  
مگر روکنا نہیں چاہیے۔

۳۔ محبت کا کام رونا اور ظالم کا کام روکنا ہے۔ قول ظالم  
برائے تسلی نہیں ہوتا۔ اب دیکھو یغم حسین سے کون روکتا ہے  
کون ناصح بنتا ہے اور کون اظہار کے اسباب بنارہا ہے  
اور دنیا کو یغم حسین کی طرف بکار رہا ہے۔ کیا ماتم یوسف  
سے روکنے والے بانیاں ستم نہ تھے اور آخوند خود ہی  
روکنے نہ گے۔ یہ آیت اصول ماتم میں اصل الاصول ہے  
اور تمام مسکو فریب پر پانی پھیر رہی ہے۔

### گریہ رسول خدا بر امام مظلوم

عن ام القضل فی روایت قد خلت یو مًا علی  
رسول اللہ، فو ضعفته فی حیرہ شم کات صنی الافتقاء  
فاذَا عینا رسول اللہ صنی اللہ علیہ وآلہ وسلم فتم رفیقان  
اللہ صواع قالت فقلت یا رسول اللہ بابی انت فا تم الک

### گریہ حقیقت پر یوسف بیو اگر یہ بمحبوب خدا کی دلیل ہے

وَتَوَلَّ عَنْهُمْ وَقَالَ يَا اسْفَلَى عَلَى یُوسُفَ وَابْيَضَتْ  
عَيْنَاكَ مِنَ الْحَزَنِ فَهُوَ كَظِيمٌ فَقَالُوا تَالِلَّهِ تَقَوَّلَ اقْدَرْ كَرِيْسْوَفْ  
حَشْيٌ تَكُونُ حَرْضًا وَتَكُونُ مِنَ الْمَهَادِيْنَ قَالَ انْتَمَا اشْكُوا  
بِشَيْيٍ وَحَزْنٍ فِي الِّلَّهِ وَاعْلَمُ مِنَ اللَّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ سَرِيْسَ یُوسُفَ  
اوْرَمَنْہ پھیر لیا ان سے اور کہا ہلتے افسوس او پر یوسف کے  
اور سفید ہو گئیں آنکھیں لیقوب کی غم سے۔ پس وہ غم سے بھرا ہوا تھا  
کہا انہوں نے قسم ہے خدا کی آپ ہمیشہ ذکر یوسف کرتے کرنے  
بیمار ہو جائیں گے بلکہ ہلاک، کہا سواتے اس کے نہیں کہیں آپے  
غم اور حزن کی شکایت آپے اللہ سے کرتا رہتا ہوں اور خدا کی  
طرف سے جو یہیں جانا ہوں تم نہیں جانتے۔ آیت ہذا سے تین چیزیں  
ثابت ہوئیں :-

۱۔ اظہار یغم و آہ و بکار یا اسفی اور وادیلا۔ اگرچہ جسم کی  
حالت بحد مرض یا بلاکت پہنچ جائے مگر فرم محبوب بند

معہ موضع قبر الحسین فقال ہبھتا صلح ساکا بھم و موضع  
سراحتہم وہا اہنا مھراق دمائہم فتیۃ من الْخَمْد  
صَلَّی اللّٰہُ عَلَیْہِ وَاٰلِہٖ وَسَلَّمَ یقتلوں یہذ العروضۃ تیکی  
عیلہم السُّمَاءُ وَالْاَسْطُرُ - (رواه ابو نعیم فی دلائل التبیہ ص ۱۰۰ مطبوعہ  
حیدر آباد کن و صواعق محرقة لابن حجر عسکر ص ۱۰۰ مطبوعہ مصر)

اصیخ بن بنانہ نے روایت کی ہے کہ ہم حضرت علی علیہ السلام  
کے ہمراہ صفین کی والیسی پر اس جگہ آئے جہاں اب قبر حسین ہے  
حضرت دہاں بہت روئے - دریافت کرنے پر فرمایا کہ حسین غریب  
کی قتل گاہ ہے - یہاں ان کی سواریاں عبیضیں گی - یہاں ان کے  
تھیے ہوں گے - یہاں ان کی قتل گاہ ہوگی - آئیں محمد کے چند جوان  
س میدان میں مارے جائیں گے - ان پر زین روئے گی - آسمان روئے گا  
ثبوت سیتھ کوئی و رخسار رئی برسین علیہ السلام

سے کے زیادہ زور ہمارے برادران کا سیتھ کوئی پر ہوتا ہے - بلکہ اس  
میں تو زین و آسمان کے فلامبے ملادیا کرتے ہیں - حالانکہ اس کے  
ہزاروں ثبوٹ کتاب و سنت میں موجود ہیں - قال اللہ تعالیٰ فاصلت

قال اتا فی جبریل فا خبر فی ائمۃ مُتّقی سنت ۱ یعنی  
هذا - (مشکوٰۃ شریف ص ۵۴۲ باب من قب الہیت)  
زوجہ حضرت عباس عَمَّ رَسُولٍ سے روایت ہے کہ میں  
ایک روز رسول خدا کی خدمت اقدس میں حضرت امام حسین ،  
علیہ السلام کو جبکہ وہ یک روز رہتے ، لے کر حاضر ہوئی - حضور  
کی گود میں رکھ دیئے - میں نے خوار سے دیکھا تو حضور کی آنکھوں  
سے آنسو بہر ہے ہیں - میں نے عرض کی حضور ! یہ کیا یہ میر تنا  
کیسا - فرمایا اے بی بی میرے پاس جبریل ایمن آئے - اُنہوں  
نے خبر دی ہے کہ میری اُمّت اس میرے بیٹے کو ناحق قتل  
کرے گی -

حدیث ہذا سے جبریل کام صائب حسین پڑھنا اور حضور کا  
سُن کر رونا ثابت ہوا - صائب خرافی اور اس پر کم یہ سنت رسول  
ثابت ہوئی - مُنکر عزاء مُنکر سُنّت ہوئے -

**گریہ جناب امیر علیہ السلام برسین علیہ السلام بمقام کربلا**

عن اصیخ بن بنات راعی علی رحیم اللہ عنہ قال ایتنا

## ما تم حضرت عالیشہ ام المؤمنین بروفا رسول خدا

عن عبد اللہ بن زبیر قال سمعت عائشہ تقول  
مات رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم بین سحری و خری  
و فی دولتی لم اظلم فیہ احدا فمن سفهی وحداثة  
ستی ان انس رسول اللہ قبضی و هو فی حجری شم و ضعیت  
رسائی علی سادت و قیمت المتدم مع النساء و اقرب  
و جمی : - درواه احمد فی سیرت ابن ہشام ص ۳ جلد ۳ تاریخ طبری  
ص ۱۹ جلد اول - سیرت حلیبیہ ص ۲۴ جلد دوم مطبوعہ مص -  
عبد اللہ بن زبیر سے روایت ہے کہ میں نے سنا کہ بی بی عالیشہ  
ام المؤمنین فرماتی تھیں کہ رسول خدا میرے سینے پر اور میری باری میں  
فوت ہوئے ۔ میں نے کسی نظر نہیں کیا ۔ میری سفراہت اور کمیتی  
ہے کہ تحقیق رسول خدا فوت ہوئے میری گودیں ۔ پھر میں نے حضرت  
کا سر تکیہ پر رکھ دیا اور سخودا بھڑ کر کھڑی ہو کر عورتوں کے ساتھیئے  
لگی ۔ اور میں اپنا منہ پیٹ رکھی ۔  
سبحان اللہ ! یار لوگوں نے جواز ماتم کو کمزور کرنے کی

امرأته في حربة فصكت وجهها و قالت عجوز عقيم - (۱۳) -  
س - والداریات ) -

پھر آگے آئیں بی بی حضرت ابراہیم علیہ السلام کی دروازہ  
سے ہائے ہائے کرتی ہوئی پھر اپنا منہ پیٹا افسوس سے اور کہا کہ ہائے  
کیا بچہ بچنے گی بڑھیا ۔ ( دیکھو تفسیر موضع القرآن مصنف شاہ عبد القادر  
صاحب محدث وہلوی ص ۳۲۲ مطبوعہ لاہور ) -

اس سے رخسار زنی صاف ظاہر ہے اور واولہ کا نظر  
سورہ ہود - ۳۳ سے ظاہر ہے قاتل یا ویلیتی مالدو  
انا عجونت و هذا البعلی شیخا ۔ اور کہا ہائے مجھ کو جنون تگی میں اور  
میں بڑھیا ہوں اور میرا خاوند بورھا ہے ۔ ( تفسیر جلالین ص ۳۲۲ )  
فی حربة صیعۃ حال ای جاءت صائغۃ فصکت  
وجهها لطمة -

کہ بی بی صاحبہ بیخ و پکار کرتی آئی اور اپنا منہ پیٹ لیا ۔  
لطمہ کا ترجمہ تفسیر جلالین ص ۳۲۲ مذکورۃ الصدر حاشیہ  
ص ۲۳ میں ہے لطمه لطمة طما نچہ زون ہے ۔ یعنی بی بی نے  
اپنے منہ پر طما نچے نارے ۔

منع کیا۔ اُنہوں نے رُکنے سے انکار کیا۔ اس نے اپنے سپاہی ہشام بن ولید کو حکم دیا کہ عائشہ کے گھر میں گھس جاؤ۔ اور اُتم فرود و ختر ابو قحافہ ہشیر ابو بکر کو ملکہ کے میرے پاس لاو۔ یہ سن کر حضرت عائشہ زوجہ رسول اُمّ المُمْنِينَ نصف دین کی عاملہ ماہرہ نے ہشام سپاہی عُمر کو فرمایا کہ خبردار میں اپنے بیت شرف خانہ اٹھہ میں تیرا و اخلاقہ حرام کرتی ہوں۔ عمر نے کہا داخل ہو جا، تجھے حکم دیتا ہوں۔ پس ہشام دخل ہو گیا، اُتم فرود کو کھلکھل کر باہر لایا۔ پس حضرت عمر نے درہ سے اس کو خوب مارا اور بار بار مارا۔ پس یہ حالت دیکھ کر وہ نوح خواں غورتیں رفوچکر ہو گئیں۔ کیا یہاں بھی حضرت عائشہ سے مجھوں ہو گئی کیا ان سے ہر روز مجھوں ہوتی ہے۔ اگر معمولی بات مخفی تو حضرت عمر نے روکا کیوں چاہا اور حضرت عائشہ نے اس پر اصرار کیوں کیا اور حقیقت یہ ہے کہ حضرت عائشہ کا علم حضرت عُمر سے زیادہ ہے۔ اس سے قبل بی بی عائشہ بکاء علی المیت کے متعلق حضرت عمر کی غلطی نکال چکی ہیں۔ (ویکھو بخاری شریف باب بکاء علی المیت)

خاطر بی بی عائشہ کو معاف ایڈ بیوقوف بنادیا۔ اگر یہ مان بھی لیا جائے کہ بی بی عائشہ اس وقت کھسن تھیں تو باقی بیکیاں جو ماقم کر رہی تھیں سب کھسن ہو گئیں۔ بی بی عائشہ اگر کھسن تھیں تو اہل سنت کا نصف دین کیسے اُمّ المُمْنِينَ سے مروی ہو گیا۔ اگر یہ مان بھی لیا جائے کہ کھسن تھیں اور غلطی ہو گئی تو حضرت ابو بکر کی وفات پر پھر ماقم کیا۔ ویکھو ماقم عائشہ پر ابو بکر۔

و اقامت عائشہ علیہ الشواح فنها هن عن الیکان  
فابین ینتهیں لہشام بن الولید ادخل فاخرج ای  
ابنۃ ابی تھافۃ اخت ابی بحر فقالت عائشہ لہشام  
حین سمعت ذلک من عمر اتی اصرخ علیک بنتی لہشام  
ادخل فقد اذنت لک فدخل لہشام فاخرج اُتم فروۃ  
ابنۃ ابی تھافۃ فعلاہا بالدرہ ضربات ففرق الشواح  
حین سمعن ذالک۔ (تاریخ کامل ص ۲۸۸ جلد دوم مطبوعہ مصر و  
عقد الفرید ص ۴۵ جلد سوم)۔

کہ بی بی عائشہ اُمّ المُمْنِينَ نے حضرت ابو بکر پر فوج بپاکیا  
اور نوح خوان ملا ہیں۔ حضرت عُمر نے ان کو اس نوح خوان سے

بال نوچتا ہوا۔ اور کہتا تھا کہ ہلاک ہوا وہ شخص جو نیکیوں سے دور ہے۔ تو فرمایا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے کیا ہوا۔ بولا یہ نے صحبت کی اپنی بیوی سے رمضان کے روزہ میں۔ فرمایا رسول اللہ نے کہ ایک بزرگ آزاد کر سکتا ہے۔ بولا نہیں۔ فرمایا آپ نے کہ ایک اونٹ یا گائے کو ہدیہ کر سکتا ہے۔ بولا نہیں۔ فرمایا آپ نے بیٹھ، کہ اتنے میں ایک ٹوکرہ کھجور کا آپ کے پاس آیا آپ نے فرمایا اس کو لے اور صدقہ کر۔ وہ بولا، مجھ سے زیادہ کوئی محتاج نہیں ہے یا رسول اللہ۔ آپ نے فرمایا کہاے اس کو اور ایک روزہ رکھ لے اس دن کے بعدے جس دن تو نے یہ کام کیا۔ (موطا مترجم ارسولوی وحید الزمان ص ۳۵۵ و مصطفیٰ از شاہ ولی اللہ صاحب ص ۲۴۳ جلد اول)۔

یہ سینہ کوی حضور کے سامنے ہوئی۔ امر منور سے روکنا حضور کا فرض ہے۔ لہذا ثابت ہوا کہ نہ بھی لقصان پر اس قسم کا مظہر جائز ہے۔ اگر امر منیا ہوتا تو حضور مسیح فرمادیتے۔ شہادت امام حسین بھی امر وین ہے اس میں کیوں نہ ماتم کیا جائے اور اس کی اہمیت کو ظاہر کیا جائے۔

معلوم ہوا کہ آہ و بکا ماتم خوانی کو روکنا حضرت عمر کی پرانی سُنت ہے۔

### ماتم صحابی روزہ و سُنت پر

عن سعید بن المُسیب اَنَّهُ قَالَ جَاءَ اعْرَابِيَ إِلَى رَسُولِ اللَّهِ يَضْرِبُ بَخْرَةً وَيَنْتَفِعُ شَعْرَةً وَيَقُولُ هَلْكَ الْأَبْعَدُ فَقَالَ لَهُ رَسُولُ اللَّهِ وَمَا ذَلِكُ قَالَ أَصَبَّتْ أَهْلَى وَإِنَّا صَائِمُونَ فِي سِمْخَانٍ فَقَالَ لَهُ رَسُولُ اللَّهِ هَلْ تَسْتَطِعُ أَنْ تَعْتَقَ سَاقِيَةَ قَالَ لَا قَالَ فَهَلْ تَسْتَطِعُ أَنْ تَهْدِي بَدْنَةَ قَالَ لَا قَالَ فَاجْلَسَ فَاقِ سِمْخَانَ رَسُولُ اللَّهِ لِعَرْقٍ مِنْ تَمِيرٍ فَقَالَ خَذْ هَذَا فَتَصَدَّقَ بِهِ فَقَالَ مَا أَحَدَا حِرْجَ مَتَّيْ يَارَسُولُ اللَّهِ فَقَالَ كُلَّهُ وَصَمْ يَوْمًا مَحَانَ مَا أَصَبَّتْ۔ (موطا امام مالک ص ۹ سطر آخر باب کفارہ من افطری رمضان مطبوعہ مجتبیانی)۔

سعید بن مسیب سے روایت ہے کہ ایک اعرابی آیا۔ رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے پاس اپنے سینہ کو پہنچتا ہوا اور

## اتم عمر بر موت تهمان بی مره

عن أبي عثمان قال أتى بيت عمر ينادي النعمان بن مروة قال فجحل يدك على رأسه وجعل يبكي (مصنف ابن أبي شيبة ص ١٤٣)

كم حضرت عمر كے پاس جب نعمان بن مروہ کی تھریگ آئی تو اپنے سر پر  
اکھر رکھ کر رونا شروع کیا۔ سر پر باز پڑ رکھ کر رونا واپس لالہ تھیں تو اور کیا  
نے۔ تو راست خلافاء رحلتے والے ماقم حسینؑ کو سیچھل کر رکھیں۔

مسنونہ کا درود ازہ فاطمہ پر زانو پیشیتا

أَنَّ عَلَى إِبْنِ أَبِي طَالِبٍ قَالَ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ  
طَرِيقَهُ وَفَاطِمَةَ بَنْتَ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ لَهُمْ  
سَوْلَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ الْأَنْصَارُ قَالَ عَلَى فَقْلَتْ  
يَارَسُولَ اللَّهِ أَنَّ أَنْقَسْنَا بَيْدَ اللَّهِ فَإِذَا شَاءَ أَنْ يَعْتَنَا فَالصَّرُوفُ  
رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ حِينَ قَالَ لَهُ ذَلِكَ وَلَمْ  
يَرْجِعْ إِلَيْهِ شَيْئًا مَمْعَنْهُ وَهُوَ مَدِيرٌ يُضْرِبُ فِتنَةً وَهُوَ يَقُولُ  
وَكَانَ الْأَنْسَانُ أَكْثَرَ شَيْئًا بِرْجَدَلًا - (بِحَارِي مَكَانٌ جَدَدَهُ مَكَانٌ جَدَدَ أَقْلَمَهُ)

ما تم عمر بر طلاق حضرت حفظه الله أم المؤمنين

مدارج النبوة مصنف شیخ عبدالحق میں ہے)

پھول ایں خبر لھھ رسید متعلم شد ۴۰۵ جلد دوم -  
کہ جب یہ خبر طلاق حضرت حفصہ حضرت عمر کو پہنچی تو بہت د  
ئے اور بہت پریح و تاب کھائے ۔

(اور معارج اللہوہ ص ۳۷۷ مکن چہارم مطبوعہ مکتبی) میں اسکی  
تفصیلیں یوں ہے:-

کہ چوں حضرت امیر المؤمنین عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ ایں معنی معلوم کرو۔  
خاک بر سر ریخت و فغان بر آورد۔ کہ جب طلاقی حفظ کی خبر  
حضرت عمر کو پہنچی تو اپنے سر بر خاک ڈال لی۔ اور آہ و  
نغان کرنے لگے۔

**اللَّهُمَّ أَكْبِرُ** حضرت عمرؓ کی بیٹی کی طلاق کی خبر اگر غلط بھی آ جائے تو سر پر مٹی پڑ جاتی ہے اور آہ و فغافل ریس ہو جاتا ہے ۔ اور بھی زادیاں قید بھی ہو جائیں تو سر پر ٹھاک ڈالنا و فغافل ناجائز ہو جاتا ہے ۔

قوله یعنی فخذ فیه جواز ضرب الفخذ ملائکت -  
کہ اس حدیث میں وقت افسوس زانو پیٹ کا جواز موجوہ اب تو زانو  
پیٹنا سخت رسول ثابت ہو گیا۔ دیکھنے یا لوگ کیا جو اب گھرنا -

### ما تم قاطمہ الرسرا از خبر مرگ رسالتہماں

مکاری التبوہ ص ۴۳ جلد ۲ میں شیخ عبد الحق محدث دہلی لاری میں کہ  
قاطمہ الزنہ را چوں ایں آواز شنید و سوت بر سر زنان انفاروں دعید  
مے گریست وہم زنان ہاشمیہ نے نالیمند -

کہ جب رسالتہماں کی خبر مرگ میدان احمد سے مل گئی اور  
جناب سیدہ نے سُنی۔ سر پیٹتی ہوئی گھر سے باہر آئی اور انتظار  
رو رہی تھی اور دیگر ہائی عورتیں بھی روئی تھیں -

سبحان اللہ! جناب سیدہ کا غم رسالتہماں لہستانی بھی  
لکھنے ایں مستت سے ثابت ہو گیا -

### الآخر

یہ تمام ثبوت ایک طرف مگر جناب زینب کبریٰ رسالتہماں کا ما تم

حضرت علی بن ابی طالب بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ  
صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے رات کو آنکر آن کو اور حضرت فاطمہ اپنی  
صبا جزا دی کو جگایا اور فرمایا کہ تم نماز لفضل کیوں تھیں پڑھتے - حضرت  
علیؑ کہتے ہیں کہ میں نے عرض کیا، یا رسول اللہ اپنے نفس خدا کے  
قضیے میں ہیں - جب وہ ہم کو امہانا چاہتا ہے ہم اٹھتے ہیں حضرت  
علیؑ کہتے ہیں - میں نے جو رسول خدا صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے یہ کہا  
تو آپؑ نے پھر مجھ سے کچھ نکلایا اور آپ سے اُنہے پھرتے ہیں - میں نے  
سُنایا کہ اپنی زبان پر ماتھہ مار کو فرمایا -

وكان الانسان أكثراً شئ جد لا

اس حدیث سے حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے دروازہ فاطمہ  
پر زار پیٹنا ثابت ہو گیا -

حالانکہ یار لوگ زانو پیٹنے پر ہر جگہ تمام عمر کے اعمال  
ضائع ہو جانے کا فتویٰ دیتے رہتے ہیں - اس حدیث سے استدلال  
میری تفسیر بالا میں تھیں بلکہ -

بخاری شریف کے مشہور شارح علامہ ابن حجر عسقلانی فتح الباری صحیح  
بخاری ص ۹ جلد سوم مطبوعہ مصر میں لکھتے ہیں -

الاعضاء يا محمد آکہ و بتاتک سبایا یا و ذریتک مقتله تسفی  
علیها الصیام قال فابکت والله کل عذق و صدقیق۔

(البدایہ والمنہایہ ص ۱۹۱ جلد ۸)

و کہ جب یہ قافلہ مقتل سے گزرنا اور حسین مظلوم اور آپ کے  
اصحایوں کی لاشیوں پر نظر پڑی کہ پارہ پارہ ہو کر خاک پر پڑے ہیں ،  
اس وقت بیان روتیں اور یتیں ۔ جناب زینب ہم شیرہ امام مظلوم  
غیرب الدیار تھے یہ تو حیر پڑا ۔ رورو کہتی ہے میرے نانا محمد  
ہاتے تجوہ پر خدا نے درود بھیجا ، ملا تحرنے سلام پڑھا ۔ میکری تیرا  
حسین آج دشت کر دیا یہ خاک آمود پڑا ہے ۔ اس کے نام اعضاء  
پارہ پارہ کر دیتے گئے ہیں ۔ ہاتے میرے نانا جان محمد اتیری بیان  
آج قیدی ہو کر جا رہی ہیں اور تیری اولاً قتل کر دی گئی ہے جن کی  
لاشیوں پر خاک اور دھوک پڑ رہی ہے ۔ راوی کہتا ہے کہ جناب  
زینب نے حلقة مامن میں کچھ ایسا دردناک توہر پڑھا کہ دوست  
اور دشمن کو رلا دیا ۔  
یہ پر حضور اخصار اسینہ کوئی کا شہوت اور عزاداری کی ہے  
کہ جناب زینب امام زین العابدین رسن بستہ قیدی کی موجودگی میں حلقة

یہ لفظ حسین مظلوم ہا شیعیات عزاداری میں ایک اصل اصول ہے ویکھو  
المست کی کتاب (البدایہ والمنہایہ جلد سیمہ ص ۱۹۱)

قال قرۃ بن قیس نہامۃ النسوۃ با لفظی صحن و نطمین  
خد و دهن قال فماریت من منظر من نسوۃ قط احسن متظر  
دایتہ منهن ذلک اليوم ۔

کہ راوی لکھتا ہے ۔ جب آن محمد کا اسریہ قافلہ مظلوم دشت کر یا  
کی لاشیوں پر پہنچا تو مذکورات عصمت و طہارت ہے مجاہا کم پڑیں اور  
اہلہوں نے آہ و بکا اور توہر کیا ، رخسار پڑیے ، ماقم کیا ۔  
راوی کہتا ہے کہ ۔

اتنا بہترین منظر حلقہ ماتم کا کبھی نظر نہیں آیا جیسا کہ اس دن دیکھا ، اور  
جناب سیدہ شانیہ زینب بکری نے چواس حلقوں توہر فندہ پڑھا ، اس کی  
تصویر کش مورخ ابن کثیر نے یوں کی ہے ۔

فلمامو و اکان المعرکة ادا دوا الحسین و اصحابہ مطیعین  
هنا لک بکتہ النساء صریع و ندب زینب اخاها الحسین و  
اہلہ افقالت وہی بنکی یا محمد آکا یا محمد آکا صنی علیک اللہ  
و علیک السما ہا هذا حسین بالعری موصی بالدھار مقطع

ہوئی اور اوریس علیہ السلام کا نسب نامہ پر بہشت و اسٹم خدا  
آدم تک پہنچتا ہے اور حضرت نوح علیہ السلام بعد واسطہ میں  
اوریس کے فرزند سر یعنی نوح پس ایک ملک پر منوط منہ پس  
اوریس علیہ السلام یعنی کل آٹھ بیٹت حضرت آدم کے بعد بیت پرستی  
شروع ہوئی۔ یعنی فرزندان اوریس علیہ السلام کے بھائے  
بنائک اپنے اپنے معبدوں میں رکھے۔ تعظیم سے عبادت شروع  
ہوئی۔ پھر تو تہات کی بنابر الہیت کی مختلف طاقتوں کے نظر بڑے دراہی  
اصطلاح میں ان کے مختلف نام رکھے گئے۔

بیت پرستی کے خلاف آواز حضرت نوح علیہ السلام نے احصار  
بیت پرستی سے فوگوں کو قویحد کی طرف بیلایا۔

چنانچہ ارشاد باری تعالیٰ ہے:-  
قال رب انی دعوت قومی لیلاؤ تھارا فلم بیزدھم دعاوی

الا فراراھ (پ ۲۹ - س قوح)

کہ حضرت نوح تھے کہا۔ اے رب میرے میں نے اپنی قوم کو دن ات  
دعوت دی۔ مگر میری دعوت نے صرف ان کا فرار بڑھایا۔  
یعنی ان کو یہ دعوت مفید نہ ہوئی۔ اسکے جواب میں انسکو تے دعا۔

بانہ کریم رہی تھیں اور فوجوں ای بھی کر رہی تھیں۔

## ثبوت تحریر یعنی شیوه حضرت امام مظلوم علیہ السلام

اصل تجدید یعنی امام مظلوم ہے، وسیع و سائیں اور اسیاں ہیں۔  
اہل شرط یہ ہے کہ اسیاں مبنی عنہ نہ ہوں۔ سو یہ عرض کرتے ہیں کہ  
تعزیہ سے مراد شیعہ روضہ امام حسین علیہ السلام ہے جو ایک  
متبرک مقام کی شیعہ اور تمثال ہے اور یہ جانشاد روح جیسے یعنی مظلوم  
ہے۔ ہمارے بیانوں کا اس پر اعتراض اپنی کتب بلکہ قرآن اور  
حدیث سے عدم واقعیت پر واہ ہے۔ مقامات متبرکہ نہ ہیں اور  
ان کی تعظیم کرنا قرآن مجید سے ثابت ہے۔ اول بیت پرستی اور  
شیعہ مقامات متبرکہ کا فرق سئیئے۔ پھر قرآن مجید سے حرمت احشام  
اور جواز تمثال مقامات متبرکہ دو توں پڑھئے ہر چیز سے ثابت ہے صرف  
نگاہ خور اور مطالعہ شرط ہے۔

## حقیقت احشام اور ابتدائی احشام

ابتدائی احشام بیت پرستی حضرت اوریس علیہ السلام کی وفات کے بعد

إذ قال لابيه وقومه ماهذه الما ثيل اللّٰتِي أتّم لِهَا عَالَمُون  
قَاتُوا وَجَدُوا نَّاً يَا وَنَاهَا عَابِدُينَ قَالَ لَقَدْ كُنْتُمْ أَنْتُمْ وَإِبَادُكُمْ  
فِي ضَلَالٍ قَّبِيْنَ -

اور الیتھ تحقیق ہم نے دی ابراہیم کو ہدایت پڑھے اس سے  
اور ہم تھے جانتے ولے جب کہا اس سے واسطے اپنے رب کے اور  
قوم اپنی کے کیا ہیں یہ صورتیں کہ تم واسطے ان کے اعتماد کرنی ہو۔  
کہاں ہنوں نے پایا، ہم نے باپوں اپنوں کو واسطے ان کے عبادت  
کرنے والے۔

آخری آواز جس شعر کو بُت پستی سے ہمیشہ کیلئے پاک کر دیا ہے کہ  
دو عالم کی آواز ہے۔

چنانچہ ارشاد باری ہے:-

اَقْرَئِيهِمُ الْلَّٰتَ وَالْعَرَىٰ وَمِنْوَاتِ الْثَّالِثَةِ الْاُخْرَىٰ كَمْ  
الذِّكْرُ وَلَهُ الْاَنْتَىٰ تِلْكُ اَفَأَقْسَمَ حَنِيزِي اَنْ هَىِ الْاَسْمَاءُ  
سَبَبِيْتُهُا اَنْتُمْ وَابَاءُ كَمْ مَا اَنْزَلَ اللّٰهُ بِهَا مِنْ سُلْطَانٍ . اَنْ  
يَّبْعَوْنَ الْاَلْقَلْنَ وَمَا تَهْوِي الْاَلْقَنْ - (پیغمبر نجم)  
کہ بتاؤ لات و عری اور نیسا امنات میر کہا۔ کیا تمہارے نے

قَالَوَالاَتَذْرَتُ الْمَهْكُمُوْلَ قَذْرَنَ وَدَّاً وَلَا سَوَاعَّاً  
لَا يَغُوثُ وَيَعْوَقُ وَنَسْرَاً -

کفار نے کہا کہ لوگو! نوح کے کہنے پر اپنے محبودوں کو نہ چھوڑو  
یعنی نہ چھوڑو ود، سواعر، یغوث، یعوق اور نصر کو۔ یہ نام اصل میں  
فرزند ان ادریس علیہ السلام کے ہیں۔ ان کو مختلف قدرتوں کے نظر  
سمجھو کر پتھر سے ان کے مجسم تراش کر لباس پہننا کہ معبدوں میں  
اکھے گئے۔ پھر تو ہمات کی بنیار بعض مجسمے انسان کی بجائے حیوانی  
شکلوں پر بھی بناتے گئے اور اہل ہنود نے حسیب اصطلاح خود  
ان کے نام بثنو، بہہما، راندر، شیو ہنومان رکھے اور ان  
کے پتھر کے بُت بنانا کہ پوچھے۔ طوفان نوٹھ میں یہ نام بُت سر قاب اور  
زیر زین ہو گئے۔ بعد طوفان شیطان لعین نے پھر لشانہ ہی کی۔  
عربوں نے ان کو نکال کر پھر پوچھا پاٹ شروع کر دی۔

دوسری آواز یوکہ زور اور اصل بُت پستی کے خلاف اٹھی وہ  
حضرت ابراہیم کی بُت شکن آواز ہے۔ چنانچہ سورہ انبیاء پک بین  
ارشاد برخاستا ہے:-

وَلَفَدَ أَتَيْنَا ابْرَاهِيمَ دَشْ، لَا مِنْ قَبْلِهِ وَكَمَا يَهْ عَالَمِينَ

روشن نشانیاں اور مقام ابراہیم یعنی ان کے گھر سے ہونے کی بجائے یعنی  
نقش پاتے ابراہیم -

تفسیر عثمانی ص ۴۳۳ میں ترجمہ فارسی - تفسیر جلالین ص ۳۷۷ مطبوعہ  
اصح المطابع کراچی میں ہے -

مقام ابراہیم ای الحجر الذی قام علیہ نبأ  
البیت فا شرقد میہ فنیہ ولقی ای الادا مع تطاؤل  
الزمان و قد اول الاعلیہ -

کہ بیت اللہ مقام ابراہیم علیہ السلام سے مراد وہ پتھر ہے  
جس پر بنائے کعبہ کے وقت حضرت ابراہیم علیہ السلام گھر سے  
ہوتے، آپ کے قدم اس پر اثر کر گئے اور وہ آپ تک بانی ہیں  
(تفسیر موضع القرآن ص ۶۲)

یہ ہوئی تعلیم نقش قدم ابراہیم - اس مقام کی تعلیم کو  
یا زیارت کو باعث برکت ہوتے کو داخل شرک کرنا اور بُت پستی  
میں داخل کرنا جہالت ہے -

اللہ سے برکت نقش کف پاتے حضرت ابراہیم  
جلالین ص ۳۷۷ حاشیہ ع ۲ میں انس بن مالک سے یہ روایت

لڑکے اور اس کے دوسرے کیا یہ بہت بُری تعلیم ہے - یہ کچھ بھی نہیں  
صرف نہ ہیں جو تمہارے پاپ وادوں نے رکھ رکھتے ہیں - اللہ نے  
ان کی سُنّت اور دلیل نازل نہیں کی - وہ لوگ صرف ظن کی پیروی کر رہے  
ہیں یا اپنے نفس کی خواہشات پر حلّتے ہیں -

ویلیل اور عقین کہاں - یہ تمام تفصیل تفسیر عزیزی پارہ  
تبارک الذی ص ۱۱۳ سورہ نوح سے مانع ہے معلوم ہوا بُت پستی  
کی حقیقت انسان یا حیوان کی فرضی مورثیوں، الہ بیت کی طاقتوں کو فرضی  
مقام ابراہیم و سُنّت بیان کرنا ہے مگر قیوں ابیاء اور اولیاء  
اور ان کے نمائیں اور مقامات مقدّسہ اور عقیار کی تعلیم و خلیل بُت پستی  
نہیں ورنہ آیات قرآنیہ اور قوانین الہیہ میں تناقض لازم ہے کہ -

## ثبوت تعلیم مقاماتِ مُتبرکہ

ان اقل بیت وضع للناس للذی ابیکہ صیارگا و هدای  
للمعالمین ضید آیات یعنیت مقام ابراہیم - (پ آہ عران)  
تحقیق پہلا گھر جو لوگوں کے واسطے بنایا گیا وہ ہے جو مکہ میں  
ہے مبارک ہے اور عالمین کے لئے باعث برداشت ہے - اس میں

## تعظیم صفا و مروہ

ان الصفا و المروة من شعائر اللہ - (پ)

تحقیق صفا اور مروہ اللہ کی نشانیوں میں سے ہیں ۔

و من يعظِم شعائرَ اللہ فاثِنَهَا مِنْ تقویِ القلوبِ (۱۷۱) اور ہر کوئی تعظیم کرے خدا کی نشانیوں کی لیں پرہیز کار دل والا ہے۔ معلوم ہوا اللہ کی عبادت واجب اور اس کے نشانات اور شعائر کی تعظیم پرہیز کاروں کا کام ہے۔ اور ان کے نشانات کی تلویں و تسلیل حصہ فاسقین ہے۔ علی ہذا القیاس تعظیم حجر سو اور وضہ سر کار رسالت ماص و اخیل بنت پستی نہیں اور نہی شرک ہے۔

بَيْتُ اللَّهِ شَهِيرٌ بِهِ بَيْتُ الْمُعْمُورِ

چنانچہ تفسیر حجر بن حاشیہ جلال الدین ١٧٩ جلد اول میں ہے ۔

وَذَلِكَ أَنَّ اللَّهَ وَضَعَ تَحْتَ الْعَرْشِ الْبَيْتَ الْمُعْمُورَ وَأَمَرَ الْمَلَائِكَةَ الَّذِينَ فِي الْأَرْضِ أَنْ يَبْنُوْبَيْتَأَنَّ الْأَرْضَ عَلَى امْشَابِهِ وَقَدَرَةٌ فَبَنُوا هَذَا الْبَيْتَ وَأَمْرُوا أَنْ يَطْوِفُوا كَمَا يَطْوِفُ أَهْلَ

بھی موجود ہے ۔

رأیت المقام فيه اصلاح ابوالاہیم را خص قدیمه غير انه اذ هب مسح الناس باید یہم ।

یہی نے مقام ابراہیم کو خود دیکھا ہے۔ اس میں اپ کے قدموں کی انگلیوں کے عتی کر کے پاتے مبارک کے نشانات بھی موجود ہیں لیکن اپ لوگوں کے چھوٹے سے مٹت چکے ہیں۔

تفسیر مدارک ١٧٣ جلد اول مطبوعہ مصر میں ہے کہ نشانات جو اس پتھر میں ہیں، اس وقت بناتے کعیر میں جب ان پر چڑھے ہو کر تعمیر کرنے لگے اور ایک روایت یہ ہے کہ یہ نقش قدم اس وقت لگے جب آپ شام سے بھورت زائر آئے اور زوہر حضرت اسماعیل علیہ السلام نے ان کو اس پتھر پر قدم رکھ کر عسل ویا۔

تفسیر طہری ٩٣ جلد اول میں ہے ۔

کان فيه اثر قدیمه فاندرس من کثرة المسح بلا يدی کہ اس میں نشان قدم تھے لیکن لوگوں کے کثرت میں کو وجہ سے مٹت گئے مگر تعظیم اور تبرک باقی ہے۔

چونکہ مکان کی شبیہہ میں یہ شائیہ نہیں۔ کیونکہ مکان کو کوئی مکین نہیں سمجھتا بلکہ مکان ایک لشان ہے جس کو دیکھ کر صاحب الیت یاد آتا ہے۔ لہذا ستحت العرش، عرش کی شبیہہ بیت المعمور بخی اور زین پر بیت المعمور کی شبیہہ بیت اللہ بننا۔ یہ ہوئی مسجد حرام اور اس مسجد کی شبیہہ قریبہ یقیریہ اور لبستی لبستی میں نہیں۔ لہذا معلوم ہوا کہ کسی مکان کی شبیہہ بنانے میں کوئی سحر نہیں لیکن مکین کی شبیہہ نہ ہو۔ اگر سارے دنیوی مکان مل کر بیت اللہ و جہاں سو روضہ سرور کا نٹ، دیگر بزرگوں اور اہل بیت کے روٹے اور ان کی تماشیں اور شبیہہ بنت پرستی کی تعریف میں داخل کر دیں تو ان کو فی دلیل ایک ہزار روپیہ دیا جاتے گا ورنہ بلا تحقیق شبیہہ روضہ حسین علیہ السلام پر اعتراض نہ کیجئے معلوم ہوا کہ تماشیں وہ قسم کے ہیں۔ ایک مکانوں کے نشانوں کے وہ شبیہہ اور تماشیں جو حضرت سلیمان علیہ السلام نے بنوائے تھے۔ اگر دو توں ایک ہوتے تو ایک بنی نوآتا کیوں اور دوسرا توڑتا کیوں۔

السموات بالبیت المعمور۔ کہ تحقیق اللہ تعالیٰ نے اپنے عرش کے نیچے بیت المعمور کو بنایا پس حکم ہوا کہ اس کا طواف بھی اسی طرح کیا جاتے جیسا کہ بیت المعمور کا اہل آسمان کرتے ہیں۔

اور یہی روایت تفسیر مظہری ص ۹۴ پر امام زین العابدین علیہ السلام سے مروی ہے کہ بیت اللہ شریف بیت المعمور کی شبیہہ ہے اور بیت المعمور ستحت العرش ہے۔ معلوم ہوا کہ ابتداء سے مقامات مقدسمہ کی شبیہہ بنانے کا سلسلہ عرش سے شروع ہوا۔ کہ اس لامکان غیر محدود و خالق نے اپنی ذات کے مظہر بنانے سے تو منع کیا کہ سیر امظہر کا مل بنتا محال ہے لہذا مطلق کو منقاد نہ کرو اور انہوں محققوں کو محسوسات میں لاو۔ عبادت حق مرتبہ الوہیت بذاتہ ہے مظاہر جنہیں کا حق نہیں جیسا کہ کلیت حق انسان مطلق ہے۔ اس کے جزو افراط کا حق نہیں۔ وسعت اور وائی روانی بھر مطلق کا حق ہے اس کے اموج کا حق نہیں۔ لہذا بُت سازی منع ہوئی، کیونکہ وہ خدا کے مظہر سمجھے جانے لگے تھے۔ چونکہ انسان بھی خدا کا مظہر احمد ہے اس کی نشان بھی بُت پرستی تھی لہذا وہ بھی منع ہوئی۔

کی اصل در تمثیل دونوں کا ثبوت قرآن مجید سے وکھلاوں تاکہ تمہیں  
بصیرت حاصل ہو۔ قسادت فلبی و در ہو کہ رقت قلب آتے۔

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

قَالَ اللَّهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى فِي كِتَابِهِ الْعَيْنَ يَعْمَلُونَ لَهُ  
مَا يَسْأَلُونَ مِنْ مَحَارِيبٍ وَتَمَاثِيلٍ۔ (پا۔ س سباء)

”جنت بنت تھے حضرت سلیمان کیلئے محراب اور تماثیل“  
تفسیر حلالین ص ۳۴۳ میں ہے۔

محاریب النبۃ مرتفعۃ یصعد ایسا بدرج و تماثیل  
جمع تمثیل و هوکل شیخی مثلاً بشیعی ای صور من مخاس و مجاج  
ورحام و لم تکن اتخاذ الصعود حراً مانی شریعتہ۔

کہ محاریب مجھ محراب کی ہے اور وہ اپنی سمارت کو کہتے ہیں،  
جس پر سیر ہے سے پڑھا جاتے اور تماثیل جمع تماثیل کی ہے اور وہ کہی  
اصل شے کی مثال اور شبیہہ بنانے کا نام ہے یعنی تابنے،  
کا رجح، پتھر کی صورتیں۔ اور یہ صورتیں حضرت سلیمان کی شریعت  
میں مباح تھیں۔

تفسیر فتح القدير ص ۳۳ جلد ۳ میں علامہ شوکافی نکھتے ہیں کہ:-

## میحو و تماثیل اور شبیہہ بیکم حضرت سلیمان علیہ السلام از قرآن کریم

جن لوگوں کو شبیہہ روضہ حسین علیہ السلام میں اعتراض ہے  
ان کے نزدیک تو بزرگوں کے روشنے بھی بے ثبوت اور بے شدید ہیں  
اور قابل انہلام ہیں۔ چنانچہ جنت البیقیع کے تمام روضوں کی پربادی  
آج تک کس کی بدولت فوجہ خواں ہے اور روضہ سرکار و دعالماں کے  
گرفتے کی فکر میں کون ہیں اور باقی بزرگوں کے نشانات ان کی بے کسی  
کی وجہ سے کھڑے ہیں۔ اسی لئے ان کے ہائی شبیہہ روضہ کا تو  
سوال ہی پیدا نہیں ہوتا۔

دعو یتیو! تعمیر کی بجائے منافقت کو روا رکھنے والو!  
ذرا بسی اخبار میں داتا گنج بخش، بابا فرید، عنوث پاک، تونسہ شریف  
کے روضوں کی شبیت تو بتاؤ یہ آپ کے نزدیک جائز ہیں یا ناجائز؟  
اگر جائز ہیں تو کس دلیل سے اور اگر ناجائز ہیں تو کس دلیل سے؟ اگر  
ناجائز ہیں تو فتوے شائع کرو ورنہ ہم سے شبیہہ روضہ حسین کا  
ثبوت کس مندر سے مانگتے ہو۔ شرم کیا ہے۔ آئیں یہ آپ کو مقدمات تقریب

اس میں نقش پا تے حضرت ابراہیم واجیب التعليم اور بنو رکوں کی تعظیم کا آئینہ دار ہے۔

اب بیت المقدس کی نسبت بھی کتب ال سنت سے پڑھ لیجئے کہ یہ کسی بزرگ کی یادگار ہے اور اس میں کسی بزرگ کی نسبت تکر کا حصہ شامل ہے۔ کیونکہ معاویہ سے مراد حسیب بیان تفسیر نظری ص ۳۳  
قصوہ حصینہ و مساجد رفیعہ و مسائکی شریفہ  
سمیت لا سایذب عنہا ویحارب علیہم۔

مقامات شریفہ عمارت عالیہ مساجد رفیعہ مراد ہیں، ان کو محراب کہتے ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ اس سے اس کی بے حرمتی سے لوگوں کو روکا جاتا ہے، اور اس پر جنگ اور لڑائیاں ہوتی ہیں اور حسیب مسجد اقصیٰ کی ابتدا حضرت واقر علیہ السلام نے کی۔

تفسیر کشاف جلد ۳ میں ہے:-  
ا) سسیں بناء بیت المقدس فی صحن قسطاط موسنی  
علیہ السلام۔  
کہ بیت المقدس کی بنیادیں وہاں رکھی گئیں جہاں حضرت موسیٰ علیہ السلام کا خیمہ تھا۔

محراب مکان رفیع اور بلند کہتے ہیں۔ بقولی بردہ ہے۔  
جس پر سیڑھی کے بغیر چڑھانے جاتے، اور مقامات مقدسہ کو اس لئے  
محراب کہتے ہیں کہ بعد فعی غظم کمان کی تعظیم کی جاتی ہے،  
اور ان کی رفتہ دل میں ہوتی ہے۔ معلوم ہوا معاویہ سے مراد  
مقامات مقدسہ متینہ کہ مسجد بزرگوں کی جگہیں یادگاریں ہیں،  
آب فرمائیے:

اصل روضہ مقدس محراب ہے یا نہیں اور تعزیہ اس کی  
مثال ہے یا نہیں، اگر ہے تو اعزیز ارض کیسا۔ اصل حکم موجود ہے  
اور قرآن کریم میں بیت المقدس کو اسی نئے محراب کہا گیا ہے کہ مقدس  
مقام ہے فنادقه العدیلۃ و هو قائم بصیق فی المحراب۔  
(پت سی آں عمران)

کہ حضرت ذکریا کو فرشتوں نے پکارا اس حال میں کروہ محراب  
میں نماز پڑھ رہے تھے۔ معلوم ہوا کہ محراب سے مراد مسجد اور  
مسجد اقصیٰ ہے۔ جیسا کہ جلالین رہہ ہیں ہے۔

ای المسجد۔ کہ اس سے مراد مسجد ہے۔ آپ بیت اللہ  
مقام حضرت ابراہیم کا بیان پڑھ کے کہ بیت اللہ اگرچہ خدا کا گھر ہے مگر

قلت لعل المداد تماشیل غیر ذی روح لاقت تماشیل الانسان  
کانت یعید قبیل -

کر شیعیین روح کی تھیں - کیونکہ انسان کی تماشیل ازین  
پوری جاتی تھیں اور اُس کی حُرمت نازل ہو چکی تھی -  
اگرچہ بعض مفسرین اہلست نے اس سے مراد صور انبیاء اور  
ولیاء اصحابین ہیں جیسا کہ (کشف ۲۵۳ جلد ۳ اور فتح القدیر ص۳۷  
جلد ۲۷) اور دیگر تفسیروں میں ہے :-

و تماشیل الٰتی صوراً للملائكة والنَّبِيِّينَ والصَّالِحِينَ کانت  
تعمل فی المساجد من کاہی و صفیر و زجاج لیدا ها النَّاس  
فیحبد سخو عباد تھم -

کہ تماشیل سے مراد صور ملکہ اور انبیاء اور ولیاء اللہ تھیں جو  
مساجد میں بناتی جاتی تھیں، تابنے پتیل کا بخ وغیرہ سے تاکر لوگ ویکھ کر  
اشر قبول کریں اور ان کی طرح عبادت کریں۔ مگر نہیں یہ غلط ہے یہ تو  
بُت ہو گئے، بُت پرستی اور کسی بلا کانام ہے۔ روضہ حسین کی شیعیہ  
کے شمنوں کی کتابیں اور تفسیریں مساجد میں بھی بُت لے آئیں۔ یہ  
غیر ذی روح کے جسمی اور تماشیل تھے۔ بزرگوں کے مقامات مقدسہ کی

اللہ سے یادگار کا بخیمہ موسی کی یاد قائم کی گئی مگر وہا بیوں کو  
بزرگوں کی ویمنی میں کچھ نظر نہیں آتا خواہ بیت اللہ یا بیت المقدس میں  
بزرگوں کی تعظیم کا شاہزادہ شامل ہو گیا ہو۔ کیونکہ وہ اللہ والے ہیں لیپ  
معلوم ہوا کہ محارب سے مراد مقامات مقدسہ اور تماشیل سے مراد  
ان کی شیعیین ہیں۔ اب فرمائیے روضہ حسین مقام شریف ہے اور نظریہ  
شرفی اس کی شیعیہ ہے۔ اصل اور شیعیہ و ذریں کا وجود قرآن یہ سے ثابت  
ہے۔ فرمائیے اعتراف کیسیا -

## ایک شیعیہ کا ازالہ

رہا یہ شیعہ کہ اُس وقت تصویریں جاتر تھیں اب ناجائز ہیں۔ یہ  
تمہارے بعض مفسرین کی کوتاه نظری اور خام خیابی ہے۔ تصویر انسان  
اور بت حضرت ابراہیم بلکہ نوح علیہ السلام کے وقت سے حرا اور ناجائز  
چیز آرہے ہیں۔ جیسا کہ قرآن حکیم کہتا ہے :-

ما هذہ الْتَّماشیلُ الَّتِی انْتُمْ لَهَا عَاكِفُونَ

بعقول حضرت ابراہیم اس قسم کی تصویریں بھی جاتر نہیں ہوتی بلکہ یہ  
مقامات مقدسہ کی شیعیں تھیں۔ جیسا کہ تفسیر مظہری ص ۱۵ سورہ سیمہ ہے :-

وجود تصاویر اپنیا بعہد صحابہ کرم کا دیکھ کر ثواب حاصل کرنا اور  
ولیل نبوت سمجھنا اور حضرت ابو بکر کا اُن کے حالات سن کر رونا  
چنانچہ میں حضرات اہل سنت کی مُسْتَنْدَتَتَاب "وَاللَّهُ أَعْلَمُ بِالْقَوْمَ" نمصنف  
ابو شعیم اصفہانی ص ۱۴ مطبوعہ عہد ر آباد دکن سے پورا فاقہ آپ کے  
سامنے رکھتا ہوں کہ یہ بزرگ عہد سلیمان سے بلکہ عہد ادم علیہ السلام سے  
کس طرح تصاویر اپنیا کا سلسلہ حلقہ جلتا عہد رسالت تک پہنچا دیتے ہیں  
اور ان کا دیکھنا ثواب موجب برکات سمجھتے آتے ہیں۔

تمثیل اپنیا عہد السلام سے شدید سرکار دو عالم صلی اللہ علیہ وسلم

### کا امیار

عن ابی جیبیون مطعم يقول لما بعث الله عز وجل نبیتہ  
و ظهر امودۃ بملکۃ خرجت الی الشام فلیہا کنت بیصری اتفاق جماعت  
عن التصاری فقا لہ امن اهل الحرم ات قلت نعم قالوا  
اہل تعرف هذی اللذی تنتابنکم قلت نعم فاخذوا بیدی فادخلوا  
فی دیور دھم فیہ تھا تیل و صور فقا لہ انظر ھل تری صورۃ هذی

شیعیں جن کو دیکھ کر شوق عبادت پیدا ہوتا تھا۔ بیت المقدس  
یحیمہ موسیٰ کی تمثال اور بیت اللہ شریف میں مقام ابراہیم کا نقش پا  
اور ان کی تماثیل تھیں جیسا کہ میرا امام جعفر ناطق فرآن صادق آئی محمد  
رَدَّ کرتا ہے کہ یہ تصویریں ذمی رُوح کی نہ تھیں۔

ویکھو تفسیر صافی ۲۷۲ و تماشیل فی الکافی و الجمیع عَن الصادق  
والله ما ہی تماثیل الرجال والنساء ولائکتہا الشجر و شبهہ  
کہ وہ تصویریں برسیمان علیہ السلام بتواتر تھے، مردیں اور  
عورتوں کی تصویریں نہ تھیں، جیسے لات میت عزیزی۔ کہ بعض بُت مردیں  
کی صورت کے رکھتے اور عزیزی عورت کی صورت رکھتے۔ بلکہ وہ مقدس اشجار  
اور ان کی مثال مثماۃ شریف کی شیعیین تھیں۔

اضوس شیعیہ تعزیز پر اعتراض کرتے والوں کی کتابوں  
سے بُت سازی تکلیفی ہے۔ میرے امام پاک نے قسم کھا کر کہا کہ وہ  
بُت نہ رکھتے تاکہ ان کی ترددی ہو جاتے۔ ان بزرگوں کے مذہب میں  
اندیسا عکی تصویریں کو دیکھنا عترت حصل کرنا ثواب سمجھنا۔ بلکہ دیکھ کر اور  
سکت کر رونا سُنّت صحابہ بلکہ رونا سُنّت ابو بکر ہے۔

تمہارے رسول کی ہے جو میں نے عرض کیا کہ ہاں۔  
 دوسری روایت اس صفحہ میں بیس سلسلہ سند عبید اللہ بن محمد بن حضرا و  
 عبید الرحمن بن الحسن اور مسعود بن یزید القطان اور ابو جادو و عباد بن یزید موسیٰ  
 بن عقبہ القرائی سے روایت کی گئی ہے کہ یہ شام بن عاصی غیم بن عبد اللہ اور  
 ایک اور آدمی ابو بکر کے زمانہ میں شاہ روم کی طرف بطور رسپیر گئے۔ ان کا  
 بیان ہے کہ ہم کو شاہ روم کے حکم سے ایک گھر جائیں داخل کیا گیا۔ اس  
 میں ہم نے اکثر دنیا کی تصویریں اور تماثیل بنی ہوئی دیکھیں۔ چنانچہ آدم  
 نوح، ابراہیم، موسیٰ، علیسی سب کی تصویریں موجود تھیں اور وہ دروازہ  
 کھول کر ہم کو دکھاتے تھے۔ حتیٰ کہ ایک دروازہ کھلا تو خلقنا ہذا  
 صورت تبیناً قد عرفنا فان اقد رأیناها۔ کہ یہ ہمارے رسول  
 کی تصویر ہے۔ ہم پہچان گئے ہیں کیونکہ ہم حضور کو دیکھو چکے ہیں۔  
 مگر ان درسرے پیغمبروں کی تصویریوں کی نسبت یکستہ سلسلہ ہو کہ یہ  
 اصل ہیں۔ اُنہوں نے کہا:-  
 ان اُدمٰ علیہ السلام سال دیم ان بیویہ صورت یعنی  
 بنی اخراج الیہ صور ہم فی خرق الحیر من الجنّہ فاصا بہا  
 ذوالقریبین فی خزانات دادم فی مخزب السّمیں فلہما کان دانیاں

اللّٰہی بعث فن تطہر فلم ارا صورتہ فقلت لاذی صورتہ  
 فا دخلوی دیراً اکسر من ذالک الدّیر فاذا فیہ تماثیل و  
 صوراً اکبر منا فی ذالک الدّیر فقا لوا لی اتقو هل توی  
 صور ته فنضوت فاذا اقا بطفتہ رسول اللّٰہ و صورتہ قا لوا  
 هو هذہ اقلت نعم۔ (دلائل النبوة الرعیم مطبوعہ یحییٰ آباد ص ۲۷)  
 یہیں مطعم روایت کرتے ہیں کہ جب اللّٰہ تعالیٰ نے حضور کو  
 سیعوت کیا اور اپ کا امر ظاہر ہوا تو میں سفر شام کو گیا۔ جب میں شہر بصرہ  
 میں پہنچا تو میرے پاس ایک جماعت نصاریٰ آتی۔ اُنہوں نے کہا اپ  
 اہل حرم سے ہیں، یعنی اہل مکہ سے۔ میں نے کہا ہاں! میں اہل حرم سے  
 ہوں۔ اُنہوں نے میرا پا تھی پکڑا اور مجھے ایک گھر جسے میں نے گئے۔  
 اس میں چند تماثیل اور تصویریں تھیں۔ اُنہوں نے کہا ویکھ ان میں تمہارے  
 رسول کی کوئی سی تصویر ہے۔ میں نے دیکھا تو حضور کی تصویر نظر نہ آئی  
 میں نے کہا میں آپ کی تصویر نہیں دیکھ رہا۔ اُنہوں نے مجھے اس سے  
 بھی بڑے گھر جسے میں داخل کیا جس میں بہت تماثیل اور تصویریں تھیں۔  
 پھر اُنہوں نے کہا اپ دیکھ۔ کیا ویکھتا ہوں کہ سرکار دو عالم صلی اللّٰہ علیہ  
 وآلہ وسلم کی شبیہہ اور تصویریہ پر میری نظر پڑی۔ اُنہوں نے کہا کیا یہ تصویر

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

”پس ابو بکر رف پڑے۔ کہا یہ ایک مسیکن ہوں۔ اللہ یعنی کی  
وفیت رہے۔ پھر کہا یہ وقت درست ہے۔ کیونکہ تم کو رسول اللہ نے خردی  
ختی کر ہو دو۔ صفاری کے ہاں بعثتِ محمدؐ کے تسلیمات موجود ہیں ۔۔۔  
شیخ ابو نعیم کہتا ہے کہ یہ حدیث حضورؐ کی صداقت نبوت پر  
الالت کرنی ہے کہ قبل بعثت آپ کی اصل تئیں موجود تھیں، اور یہ دلیل  
نبوت ہو گئی۔ غلط چیز سے ولیل پکڑنا غلط ہے۔ پھر صاحبِ نبی اس کو  
غلط نہیں کہا۔ ابو بکر نے تروید نہیں کی بلکہ تصدیق کی۔ اللہ اکبر! یہ ہے  
حال شیعہ روضۃ من مظلوم راعۃ ارض کشمکشیوں کے مذہب کا۔

خود تو یقین بخوبی کی تصویریوں کا مسلم جنت سے شروع کر کے  
حضرت آدمؑ کے پاس آتے۔ ذوالقدریت نے دیکھا۔ حضرت دانیال  
نے نتھے سرے سے تصویریں پناہیں۔ صحابہ کرام نے دیکھا۔ حضرت  
ابو بکرؓ سُن کر روپیے اور تصدیق کی۔ مسکو ہمارے امام غریبؑ روضہ  
کی شیعہ ہے یا عترة ہے۔

بیسیں تقاضت رہا اُر کجا سٹ مایکچا  
ب میں فریشی صاحب سے پوچھتا ہوں کہ سب صحابہ کے

صورها <sup>ذ</sup>نـة الصور حتى با عيـا تـهاـ

”کہ آدم علیہ السلام نے اپنے اللہ سے سوال کیا تھا کہ مجھے  
جملہ انبیاء فرداً فرداً دکھاتے جائیں۔ اللہ نے ان کی صورتیں جنت  
سے ایک ریشمی کپڑے میں نقش کر کے حضرت آدم کے پاس بیجھ دیں۔  
وہ کپڑا حضرت آدم کے خزانہ میں رہا۔ حتیٰ کہ حضرت ذوالقریبین جب  
سورج کے غروب ہونے کے مقام پر ٹکچے تو آپ کو یہ کپڑہ اخراج آدم  
سے مل گیا تو آپ بہت مسُر و سُرور ہوئے۔ جب حضرت دانیال بیغیرہ کا زمانہ  
آیا تو انہوں نے نئے سرے سے اس کی تباہیک اور ششیدھیں بناتیں لیں  
یہ بعدینہ حضرت دانیال کی نیتا فی ہوئی ہیں۔

معلوم ہوا اپنے ہم بروں کی شبیہیں بنانے میں اللہ کا حصہ پھر آدم کا حصہ حضرت دانیال کا ہے ۔

راوی کہتا ہے کہ جب ہم الیکٹر کے پاس آتے تو ہم نے تمام قصہ بیان کیا ہو دیکھا تھا۔ اور جو شاہزاد منے بیان کیا، جس طرح سے شاہزاد نے ہم کو قریب کیا۔

فَبَكَىْ ابْنُ بَكْرٍ فَقَالَ اتَّا مُسْكِينٍ لَوْ ارَادَ اللَّهُ خَيْرَ الْفَعْلِ ثُمَّ قَالَ  
اَخْبُرْنَا رَسُولَ اللَّهِ اَنَّهُمْ وَالْيَهُودُ وَبَعْدٌ وَبَعْثَتْ مُحَمَّدٌ

لکھ کر امام مظلوم کے ماتم کو مٹانے کے لئے ایڈی پھری کا زور  
لگا کر عطاء الدشاد بخاری کی تدریج عقیدت کیا تھا۔ اس کے شروع میں  
اس کی یہ تدریج عقیدت بطور عنوان درج ہے لکھا ہے کہ۔

”اپ کہتے ہوں گے کہ پھر آخریہ تحریہ کس نے بنایا  
ہاں؟ سخویہ تحریہ اور باقی رسومات عزاداری محرم  
کئی صدیوں سے واقعہ کر بلکے بعد تیمور لنگ باشاد  
نے قائم کئے ہیں جو فاسق و فاجر اور ظالم و مبتدع  
باشاد تھا۔ وہ کم بخت نہ صحابی تھا نہ تا بھی جس کی سنت  
ہمارے لئے واجب الاتباع ہوتی۔ بلکہ وہ بہت  
عقیدہ را فضی اور عملًا فاسق و فاجر انسان تھا۔  
اس لئے یہ تحریہ بنانا، علم اور ذرا بخناج تیار کرنا  
بدعت اور حرام ہے۔“ (انہی صدی انتباہ الشیعہ)۔

اپ نے اہل سنت کے بے شک محقق کی کتاب سے معلوم کریا  
ہو گا کہ تحریہ کا بانی امیر تمیور رحمۃ اللہ علیہ ہے اور اس کی زبانی اپ  
نے امیر تمیور کے متعلق جو ہر زہ سرائی کی ہے یہ بھی دیکھی۔ اب ذرا  
اہل سنت کی کتاب سے امیر تمیور تحریہ ساز کی شان بھی سُن۔ یعنی تاکہ اس

نکاح تو نہیں ڈوٹ گئے کیونکہ مقامات مقدّسہ کی شیعیہ تو کجا یہ تو اصل  
مقدّسین کی تصاریح دیکھ رکتے ہیں۔ دیکھو صاحب کو چاہیے کہ  
انعام مجھے بیسج دیں اور نہ اس قسم کے سوالات کرنے سے معاف مانگ لیں  
شیعیہ تحریہ واجب ہے نہ فرض بلکہ مستحب ہے، موجب زیادتی غم  
حسین ہے جس کی نظریہ کا قرون اولی میں ہونا کافی ہے۔ مگر یہاں تو  
اصل پیغمبروں کی شیعیوں کی حدیثیں موجود ہیں یہ جو یہاں کئے مقامات  
مقدّسہ کی تماشیں تحریہ ایک لشانی ہے۔ قبر حسین علیہ السلام کی لشانی  
بصورت شیشی بخاک کر بلکہ حضور کے پاس موجود ہتھی۔ جیسا کہ مشکوہ  
شریف ص ۲۵ (باب مناقب الہبیت) اور وہ شیشی جناب ام سلمہ کے  
پاس رہی (دیکھو صواعق محرقة)۔

## اپ یہ بھی سُن لوا کل تحریہ کیسے بنایا

تحریہ داری کا سب سے بڑا دشمن سُنی مولوی ابوالاظہر مولوی غلام حیدر  
خطیب جامعہ سراجیہ حسین آگا ہی طلبان۔ عطاء الدشاد بخاری کا چیلڈ خاص  
اپنی کتاب انتباہ الشیعہ باقی الاممۃ المرضیہ ص ۲۲ مطبوع طلبان۔ میں  
لکھتا ہے اور یہ رسالہ وہ ہے جو اس نے پوری ہر زہ سرائی کے ساتھ

لبس پھر کیا تھا۔ فوراً رسول خدا میرے بالیں پر پتشریف فرمًا ہوتے اور آکر فرشتوں سے کہا کہ چلے جاؤ! میں اس کی شفاعت کیلئے آیا ہوں۔ میری اولاد کا جہدار اور میری اولاد سے احسان کرتا تھا۔

اللَّهُمَّ أَكَبْرُ! شانِ را فضیٰ تعریف دار کر وقت نزاع مختار  
امیر تمیور کا وقت نزاع تھا۔ اب ذرا دیکھنے مرنے کے بعد امیر تمیور  
کس منزل پر پہنچنے۔

### امیر تمیور یونیورسٹی میں رسالہ کا صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم

ویکھو صواعقی محرقة، علام ابن حمیر مکی دہمن شیعہ کی کتاب میں اس طرہ  
لواکا للجیم بن فہد و المقریزی ان بعض القولوں کا  
اذا مقریب بر تمدنگ قو اخذ وہ فعلوہ ثم الجیم  
صلوٰۃ الایة و کمرہا قال فبینا انا فاتحہ رأیت النبی  
صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم وہ جالس تمدنگ ای جانیہ  
قال فتھرتہ قات ای هنایا عدو اللہ واردت ان اخڑا  
بیدہ و ایمہ من جانب النبی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم فقاں لی

مکاں کی ٹراش نمائی کی حقیقت کھل جاتے۔ اور اس بانی تعریف را فضیٰ  
کی شان معلوم ہو جاتے۔

### وقت نزاع تمیور کے بالیں پر

رسُولُ خَدَّا شَفَعَ الْمُذْنَبِينَ كی تشریف آوری اور شفاعت

وچنانچہ بیکھڑے الحست کی شیعہ کش کتاب صواعق محرقة میں

اللَّهُمَّ لَنَا مرضٌ تمدنگ مرض الموت اضطراب فی بعض  
الایام اضطراباً شدیداً فا سود وجهه و تغیر لونه ثم  
افاق قد کروا لہ ذالک فقال ان الملائكة العذاب اتو فی  
نجاع رسول اللہ فقال لهم اذهیوا عنہ فانہ کان یحبت  
ذریتی و یحیسن الیهم قد هبوا عنہ

کہ تحقیق چب تمدنگ مرض الموت میں بیمار ہوتے تو ایک دن  
بہت بیقرار ہوتے۔ پس ان کا جہرہ سیاہ ہو گیا اور زنگ بدل گیا۔  
پھر ہوش میں آگئے۔ فرزنان اور الہکاروں نے ان کے پاس یہ ذکر  
کیا کہ ابھی نہ مہارا یہ حال تھا، اب تم ہوش میں آگئے۔ فرمایا ابھی ابھی  
عذاب کے فرشتے میرے پاس آتے تھے ان کو دیکھ کر سیرانگ فتن ہو گیا

وہ محبت اہل بیت ہے کا دو دفعہ سر شریکیت عطا فرمایا۔ اب فرمائیے  
کہ داری ہوتا آئی چھر میں داخل ہوئی یا نہ ہوئی۔

اب ہم رسول خدا کا تعریف ساز سے پرتاب و دیکھ کر جا بجا تعریف داری  
کریں یا نہ کریں۔ جتنے بیوں ہم کو تعریف داری کے ملتے ہیں اتنے تو تمہارے  
خلاف کی خلافت کے بھی نہیں ملتے۔

اب فرمائیے کیا کریں۔ فرما اپنے طلاق کی ہر زہ سرا فی بحق  
امیر تمور علیہ الرحمۃ اور رسالت نبی کی نوازش کا قطعاً بحق کیجئے اور  
بھر تھر یہ معاشر اخلاق کیجئے۔

نیجرز نی فرطِ نجیت کی علامت ہے

فَلَمَّا رَأَيْنَهُ أَكْبَرَنَا وَقَطَعْنَا أَيْدِيهِنَّ وَقَانِنَ حَاسِنَ لَهُ  
مَا هُنَّ بِإِمْكَانِنَا أَنْ هَذَا لَا يَمْلِكُ كَرْمًا - (١٣٠ - سُورَةُ يُوْسُفُ)

توجیہی ہے۔ پس جب دیکھا اُنہوں نے اس کو بڑا جانا اور  
ہاتھ ڈالے ہاتھ آپ سے اور کہا پاکی ہے واسطے اللہ کے نبی یہ آدمی  
مکر فرشتہ بزرگ۔ (ترجیہ شاہ رفیع الدین)  
تفسیر کبیر ح۱۷ جلد ۵ مطبوعہ مصہدیں ہے ۔

النبي دعوه فانده كان يحب ذريته فانقضت فترتها وتركت ما  
كنت اقرؤها على قبرها في الخلوة -

مولوی نجیم بن فہد اور مقرر نیزی نے روایت کی کہ ایک قاریٰ قرآن حب امیر تمیور لنگ کی قبر پر سے گزرتا تو یہ روایت پڑھتا کہ اسے فرشتوں اس کو پکڑو اور طلاق ہجت میں پہناؤ۔ پھر ہجت میں داخل کر دو۔ آخر آیت تک یہی قاریٰ کہتا ہے کہ یہیں سویا ہوئا تھا کہ یہیں نے رسولؐ خدا کو دیکھا۔ حضور شریف فرمائیں اور تمیور لنگ آپ کی ایک جانب پیش کیا ہے۔ یہیں نے اس کو دیکھا کہ اوشیخ خدا تو یہاں کہا۔ یہیں نے ابھی ارادہ ہی کیا تھا کہ اس کو پکڑ کر اٹھا دوں اور حضور سے دُور کر دوں۔ حضور نے فرمایا مولوی اس کو چھوڑ دے یہ میری اولاد کا ہمدرد ہے۔

پس یہیں ڈر کر بیدار ہوتا۔ اس کے بعد میں نے اس کی قبر پر پڑھ دیتے  
پڑھنی چھوڑ دی اور اس کو تپڑا کہنا ترک کر دیا۔ اخ

حضرت یہ شان اس کی ہے جس نے تعریف بنایا۔ اب یہ دعویٰ  
حضرت سے پوچھتا ہوں کہ دشمنوں کی گواہی کے  
مطابق تعریف ساز کا یہ انجام ہوا کہ رسول خدا نے اس کی پاییں پر وقت  
نزاں شفاعت کی اور عذاب سے بچایا۔ بعد مرگ اپنے پاس بٹھایا

اپنے ہاتھ کاٹ بلیٹھیں۔

تفسیر الرسالہ البیان جلد اول ص ۳۲۱ مطبوعہ نوکشوار میں اسی آیت "رَأَيْتَ كَبِرَةَ الْخَرْخَ کے ماتحت لکھا ہے کہ:-  
عظمتہ بعظمت اللہ وہیں منه و احباب  
فی وِجْهِهِ نورِ ہدیۃِ اللہ۔

کہ انہوں نے اس کو بوجہ عظمت خداوندی کے بڑا سمجھا اور آپ کے چہرے میں جب ہبیت اللہ کا نور دیکھا تو ہبیت میں اگئیں۔  
و قطع ان ایدیہن و ذالک من استغراقہن فی  
عظمت اللہ و جلالہ۔

کہ انہوں نے اپنے ہاتھ کاٹ دیا۔ خداوندی عظمت اور جلالہ میں مستقر ہو کر۔ آیتہ نہ سے معلوم ہو اکہ فرط محبت میں اپنے ہاتھوں کو چھڑوں سے رنجی کرنا ولیل محبت ہے۔

چنانچہ قرآن کیم میں یہ علامات لکھ کر اس کی کوئی رد موجوڑ نہ ہونا  
اس کے ولیل محبت ہونے پر دل ہے۔

لہذا جو نوجوان محبت حسین علیہ السلام میں زنجیر کا ماتم کرتے ہیں  
ان کی محبت میں شک کیوں کیا جاتا ہے۔ کیا کہ بلا کا واقعہ ہاٹلہ فر زندگوں

انما کیونہ لانہم رأیت علیہ نور النبوة و ہدیۃ  
الملکیۃ و ہی عدم الالتفات الی المطعوم والمنکوح  
و عدم الاعتداء بھن و کان الجمال العظیم مقر و نا  
بتلک الہیۃ والھیۃ فتعجبین من تلک الحالة  
فلاجرم اکیونہ و عظمتہ و قع الرعب والهابۃ  
فی قلوبھن۔

”یعنی ان عورتوں نے حضرت یوسف علیہ السلام کو اس لئے  
بڑا سمجھا کہ آپ کے اوپر نور بنت اور علامات رسالت اور آثار انکساری  
اور حشمت و نیکی اور ہبیت بنت اور ہبیت ملکیۃ بھی مشاہدہ کی  
اور وہ کھانے پینے کی طرف عدم الالتفات تھی، اور اس ہبیت اور  
ہبیت کے ساتھ ساتھ جمال عظیم بھی مقرر و ن تھا۔ لہذا وہ عورتیں  
جیران ہو گئیں اس لئے آپ کو بڑا سمجھا۔ عظمت کی وجہ سے رعب اور  
ہبیت دلوں میں سما گئی اور اپنے ہاتھ کاٹ دیا۔

یعنی ان عورتوں کو حضرت میں و پیزیں نظر آئیں جمال عظیم  
اور سیرت ملکیۃ طاہرہ مطہرہ۔ پس محسن موجب حب شدید ہوا اور سیرت  
ملکیۃ موجب عدم وصال۔ لہذا وہ عورتیں محبت اور حسرت میں سرشار ہو کر

## سیاہ پوشی

وقد لیس السواد جماعتہ یوم قتل عثمان وغیرہ  
کا لحسن کان یخطب ثیاب سود وعمامۃ سوداء -  
(شرح شماں ترمذی ص۱۴۴)

کہ حضرت عثمان کے قتل کے دن صاحبہ کی ایک جماعت نے سیاہ  
لباس پہننا جیسے حضرت علی اور حضرت امام حسین علیہ السلام سیکھے خطبہ  
سیاہ لباس پہن کر دیتے تھے۔ حتیٰ کہ پکڑتی بھی سیاہ ہوتی تھی۔  
الصفاف کرو۔ اگر قتل عثمان کے دن صاحبہ کرام سیاہ پوشی کر سکتے ہیں تو  
قتل حسین علیہ السلام کے دن شیعہ کی سیاہ پوشی بدرست اور حرام کیوں ہو  
چاتی ہے۔ محسان آں عباد غم حسین علیہ السلام میں سیاہ لباس پہنوا اور  
غريب الدیار کامن کر کے شفقت، محبت و رحمت کا ثبوت دو۔ چب  
محرم آئے تو درود یوار سے نام کی صدائیں بلند ہوئی چاہتیں۔ تجدید غم حسین  
یعنی کوئی گسرنہ رہ جاتے۔ حسین کا رونا بار اثواب اور رستت زینب و ام کاظم ہے  
پیاسوں کی یاد ہے سکیتہ کی فریاد ہے۔ روڈ اور مام کرو۔ خدا خوش ہو گا۔  
خاتون راضی ہو گی۔

کا قتل، بنی زادیوں کی اسی بیتی محیر العقول نہیں ہے اس میں اگر کوئی  
شخص بیرون ہو کر نسخیر زنی کرے تو تعجب کیا ہے اپنے مجبوب کے  
مصادب سُن کر خود کو بُلٹلے تے مصادب کر لینا کمالِ محبت ہے رچنا پر  
عاشقانِ رسول حضرت اولیٰ قریٰ کا قصہ مشہور و معروف ہے۔  
ویکھو سیرت حلیبیہ ص۲۸ جلد دوم

و قال والله ما كسرت رباء عيتيه صلی اللہ علیہ و آله و سلم حنی کسرت رباء عيتي - ان  
کہ حضرت اولیٰ قریٰ نے فرمایا۔ کہ خدا کی قسم صرف حضور  
رسالت مام کے دانت ہی نہیں توڑے گئے جنکی کہ میرے بھی  
توڑے گئے۔ حضور کا پھرہ ہی زخمی نہیں ہوا بلکہ میرا بھی زخمی ہوا ہے  
اب یہ ظاہر ہے کہ حضرت اولیٰ قریٰ ظاہراً تو شاملِ جہاد  
ہوتے نہیں یہ دانت کیسے زخمی ہوتے، پھرہ کیسے زخمی ہوا اور  
کس نے کیا۔ اگر یہ سب کچھ حضرت اولیٰ قریٰ نے خود کیا ہے تو غم  
مجبوب میں کیا کیا جائز ہو گیا۔

من کفل ایتام کم بعد از من تکفل ارا ملہ شم  
نادت والدہ ادا و اثمرہ فوادہ فتناحت النساء  
من حولها -

### دریار یزید میں

**سکینہ سنت الحسین کا بیان خواب جناب سیدہ کی سیاہ پوشی**  
جناب سکینہ دریار یزید میں اپنا خواب بیان فرماتی ہیں کہیں نے  
بچھلہ ارواح مقدسم کے پائیں بخورتیں بیکھیں کران کے درمیان ایک  
عورت اپنے سر کے بال کھوئے ہوتے ہے اور اس نے اپنے  
کپڑے سیاہ رنگ سے رنگے ہوتے ہیں اور اس کے ہاتھوں ایک  
قیصی خون آلووہ پکڑی ہوتی ہے۔ جب وہ اٹھتی ہے تو تمام  
عورتیں اس کے ساتھ اٹھتی ہیں، اگر پیٹھتی ہے تو سب عورتیں بیٹھیں  
جاتی ہیں اور وہ اپنے سر پر خاک وال رہنگے۔ میں نے ایک کنیز  
سے پوچھا، یہ کون عورتیں ہیں۔ کہا ہوا، مریم، آسیہ، مادر موسیٰ  
اور جناب خدہ بختہ الکبری۔ اور جس کے پاس خون آلو و قیص ہے وہ  
تیری دادی فاطمۃ الزہرا ہیں۔ لیں میں فوراً قریب ہوتی اور میں نے کہا

### سیاہ پوشی اور ماتم حسین سنت فاطمۃ الزہرا

لیاں سیاہ ماتم حسین میں علامت عُمَر حسین ہے اور جائز ہے اور  
سنت فاطمۃ الزہرا ہے۔ جیسا کہ مقاتل کی مشہور کتاب "مقتل ابی مختف"  
ص ۱۳۰ مطبوعہ بخف اشرف میں ہے:-

وَذَنْجِسِ نَسْوَةٍ وَبِنْجِنَّ امْرَةٌ نَّاشرَةٌ شِعْرًا قَادِيَ  
صَبِغَتْ تَوَابَهَا بِالسَّوَادِ وَبَيْنَ يَدِيهَا قَبِيَصٌ مَصْبَغٌ  
اَنْ قَامَتْ قَمَنَ النَّسَاءَ مَعَهَا وَانْجَلَسَتْ جَلْسَنَ مَعَهَا  
وَهِيَ تَخْتَوِ الْتَّرَابَ عَلَى رَاسِهَا فَقَلَتْ لِلْوَصِيفِ مِنْ هُوَلَاءِ  
النَّسَوَةِ قَالَ حَمْدًا لِمُرِيمٍ وَآسِيَةٍ وَامْ مُوسَىٰ وَخَدِيَّةٍ وَ  
صَاحِبَةِ الْقَبِيَصِ الْمَضْمَعِ بِالدَّمِ هِيَ جَدَّ تَكَ فَاطِمَةٍ  
فَدَنَوْتَ مِنْهَا وَقَلَتْ لَهَا يَا جَدَّ تَكَ وَقُتِلَ وَاللَّهُ اَبِي اَيْمَتَ  
عَلَى صَفَرِ سَنِي فَضَمَتْهُ اِلَى صَدَرِهَا وَقَالَتْ يَقِرُّ وَاللَّهُ عَلَى  
ذَالِكَ وَصَرَخَتْ وَقَالَتْ يَا سَكِينَةَ مِنْ عَنْسَلِ ابْنِي مِنْ  
كَفَنَهُ مِنْ صَلَلٍ عَلَيْهِ مِنْ جَهْزَةٍ مِنْ حَمْلِ لَعْشَهُ مِنْ  
حَفْرٍ قَدْرَهُ مِنْ اَشْرَحِ عَلَيْهِ الْبَيْنَ مِنْ اَهَا عَلَيْهِ التَّرَابَ

کو رہی تھیں اور حسینؑ کا ندبر پڑھ رہی تھیں ۔

## لباس مقتول کی حدیثوں سے معارضہ مام حسینؑ غلط ہے

نمازِ کھات فھیں اس میں لباس سفید افضل ہے  
ما تم کفار یا ما تم عوام سیاہ پوشی کی حدیثوں میں معارضہ بھی غلط  
ہے ۔ کیونکہ بالآخر ذکر ہو چکا ہے ۔ ما تم حسینؑ جوائز اور ثواب میں  
مخصوص اس پر دیکھ باتوں کو قیاس نہیں کیا جاسکتا اور لباس سیاہ  
مطلقًا ناجائز نہیں ۔

حضرتؐ کا سیاہ عمامہ، خف سیاہ، مرتقی والی کمبی کا  
سیاہ ہونا مکتب حدیث مشہور ہے دیکھو سیکھو برقی ص ۱۹ جلد دوم ۔

## جو ایات احادیث معارضہ

لیغضن ملاں لوگ عام ما تم کے منع کی حدیثوں سے ما تم حسینؑ  
علیہ السلام پر معارضہ پیشی کرتے ہیں اور یہ غلط ہے ۔ کیونکہ ما تم حسینؑ  
خاص ہے جیسا کہ صادق آں محمد علیہ السلام سے سا بقاؤ ذکر ہو چکا ہے  
فریضی کیلئے دیکھو (مقدمہ اسرار الشہاد و ربندی ص ۲۷ ترجمہ فارسی مطبوعہ عربان)

دادی میرا بابا مارا گیا، میں تیم ہو گئی ۔ آپ نے مجھ کو اپنے سینے سے لگا  
لیا اور کہا کہ اللہ کے ہاں یہ بہت بڑا امر ہے ۔ پہ کہہ کر بلند آواز سے  
روشن اور کہا سلیمان میرے بیٹے کو غسل کس نے دیا، لفڑی کس نے پہنایا،  
نمازِ جنازہ کس نے پڑھی، تجھیز کس نے کی، جنازہ کس نے اٹھایا  
قبس کس نے ٹھوڑی، بحکم نے بندکی، قبر کس نے بنائی ۔ یہ تاریخی کا اس  
کے بعد گون کفیل ہتو ۔ پھر آپ نے بلند آواز سے نوحہ شروع کیا ۔  
وال اللہ لا واتح درہ فوادا ۔ ہاتھے میرے بیٹے ہاتے  
میرے جگر کے محل ۔ پھر ان تمام مخدرات عصمت و طہارت نے میری  
دادی سیدہ کے ساتھ نوحہ کو ناشروع کیا ۔

**سُبْحَانَ اللَّهِ** معلوم ہوا سیاہ لباس اور ما تم حسینؑ  
سُلْطَنَتِ سَيِّدِہ ہے ۔ نوحہ خوان اور  
دیگر مخدرات عصمت و طہارت یعنی باشمیات و فاطمیات کا سیاہ  
لباس پہن کر ما تم کرنا ثابت ہے ۔ چیسا کہ مقتول کی مشہور کتاب  
مقتل ابی محفوظ ص ۱۱۳ میں ہے ۔

یلبس شیاب السواد لبس لالمصیبات  
کہ فاطمہ زادیاں سیاہ لباس پہن کر باتے اظہار مصیبت ما تم

ضعیف کیونکہ اس کا پہلا راوی سہیل بن زیار ضعیف ہے) دیکھو  
(رجال مرتضیٰ محمد صٰ)

قال النجاشی انه ضعیف فی الحديث عیبر محمد  
فیه و کان احمد بن محمد بن عیسیٰ یشہد بالعنلو  
والکذب و قال ابن الغضا یری انه کان ضعیف جدًا  
فاسد الروایات والمذہب و کان احمد بن محمد بن  
عیسیٰ الا شعری اخرجه عن قم و اظہرا بیوۃ منه  
و فھی النّاس عن السّماع منه و ار روایات عنه یردی  
المراسیل و یعتمد المجاہیل -

کہ نجاشی نے کہا کہ سہیل بن زیاد ضعیف فی الحديث ہے اور  
اس میں غیر عتمد ہے۔ احمد بن محمد بن عیسیٰ اس پر غلو اور کذب کی  
گواہی دیتے تھے، اور ابن غضا یری نے کہا کہ سہیل بن زیاد بہت  
ضعیف اور فاسد الروایات اور فاسد المذہب ہے۔ احمد بن محمد  
بن عیسیٰ اشعری نے اس کو قم سے نکال دیا تھا اور اس سے برات ظاہر کی  
اور لوگوں کو اسکی حدیثیں سُننے اور روایت یعنی سے منبع لیا کہ وہ مرس  
حدیثیں روایت کرتا ہے اور مجاہیل پر اعتماد رکھتا ہے۔

کل الجزر والبکاء مکروہ ماحلا الجزر  
والبکاء لقتل الحسین -

یعنی ہر جزر اور گریہ مکروہ ہے سوائے جزر اور گریہ  
پر اسے حسین علیہ السلام کے -

اور جناب سیدہ اور جناب امیر کے مصائب پر رونا گریہ پر  
حسین کا ماتم ہے۔ اصل مقصود اور مطلوب گریہ بر حسین اور ماتم  
حسین ہے۔ کیونکہ آپ کی شہادت سیدہ کی تصرف اور خلافت  
امیر المؤمنین کی تکمیل اور باقی آئمہ کی امامت کی تحریک ہے۔ لہذا نام  
اہل بیت کے مصائب کا تتمثہ اور جزر ہیں اور اسی میں  
ہر دعویٰ آل محمد مقدم ہے۔

عن جابر عن أبي جعفر علیہ السلام قال قلت له ما  
الجزر قال است الجزر الصراخ بالوليل والعليل  
ولطم الوجه والصدر وجز الشعر من النواصي ومن  
اقام القواحه فقد ترك الصرار وأخذ في غيتو طویقة -

(فروع کافی ۲۲۲ جلد سوم سے موارضہ غلط ہے)  
اولیٰ یہ حدیث ضعیف ہے (دیکھو مراة العقول جلد سوم ص ۹۱ الاول

اور فروع کا فی کتاب النکاح ص ۲۲۸ کی حدیث  
قال ان رسول اللہ قال لفاطمة اذا افامت شلا  
تخمثی علی و جھا ولا تنشری علی شعرًا ولا تنادی بالولی  
ولا تیقی علی ناحیۃ۔  
اس سے بھی حسین کے خلاف معارضہ غلط ہے۔ کیونکہ یہ  
بات مبایلیات النبی للنساء کی حدیث چہارم ہے اور وہ ضعیف ہے  
(دیکھو مراۃ العقول جلد ۳ ص ۱۳۱ سطر آخر)

«الراجح ضعیف» کہ اس باب کی حدیث چہارم ضعیف ہے۔  
چنانچہ (دیکھو رجال بہرہ بہانی جلد ۳ ص ۲۹۰ مطبوعہ ایران)۔  
”مُحَمَّدٌ بْنُ يَحْيَى مَعَاذٌ ضعِيفٌ“ یعنی اس حدیث کا  
راوی اول مُحَمَّد بْنُ يَحْيَى ضعیف ہے اور دوسرا راوی سلمہ بن الخطاب  
ابو الفضل برستانی نے متعلق کہا ہے کہ کان ضعیف فی حدیثہ  
(رجال مزامنہ بہرہ بہانی ص ۱۱)

دوسرے یہ حکم رسالت مأمور سے دراصل ان کی اپنی موت کا ہے  
اور حضور کی موت طبعی ہے۔ آپ ظلم اور بخوبی سے شہید نہیں کئے گئے  
معاف اللہ آپ کی نعش تقدیس گھوڑوں کی ٹاپوں کے پنج یا مال نہیں

ثانیاً یہ عام ماتم کا حکم ہے اور ماتم آل محمد اس سے خاص ہے جیسا کہ  
(مراۃ العقول جلد ۳ ص ۹۰ میں ہے)۔

وَاسْتَثْنَاءُ الْأَصْحَابِ إِذَا بَلَّيْسَ شَقَّ التَّوْبَ  
عَلَى صَوْتِ الْأَبِ وَالْأَخِ لِفَعْلِ الْعَسْكَرِ عَلَى الْهَادِي  
عَلَيْهِمُ السَّلَامُ وَقَعْدَ الْقَاطِمَيَاتِ عَلَى الْحَسَنِ صَلَوَاتُ  
اللَّهِ عَلَيْهِمْ۔

کہ اصحاب اصول نے سوائے ابن ادریس کے کپڑے بھائی فے  
اور ماتم کرنے کو مستثنی کیا ہے۔ شق توب کو پدر اور براادر کی موت  
پر فعل امام عسکری علیہ السلام سے جیسے کہ من لا يحضره  
الفقيه میں ہے۔ اور فعل فاطمیات سے جیسا کہ کتب  
تاریخ میں ہے۔

مگر مجھے اس استثناء میں کلام ہے۔ میرے نزدیک  
عام پدر اور براادر کی موت پر شق توب وغیرہ جائز نہیں۔ چونکہ فعل  
امام حسن عسکری اور فعل فاطمیات سے ماتم آل محمد کا عموماً اور عام سیاست  
کا خصوصاً استثناء ثابت ہوتا ہے۔ لہذا اس روایت سے بھی معارضہ  
غلط ہے۔

جیب ہا ولاد تھشن علی وجہ ولا تقلن هجر  
(لہوف ص ۲۳)

یہ حدیث منع ماتم پرداں نہیں۔ کیونکہ اولاً تو یہ کلمات حضرت نے  
بلوڑی اور تعریت فرماتے ہیں جیسا کہ صاحب لہوف اس سے وسیط  
اوپر خود نقل فرماتے ہیں۔

قال فخر اہل الحسین علیہ السلام و قال لها يا اختنا  
لعزی بعذاء الله قان سکان السّمّوّة یعنون و اهل  
الارض کلهم یموتون و جمیع البیتیہ یہلکون۔

جب مختارات عصمت و طہارت نے امام مظلوم کی اپنی زیانی بخیر  
قتل سئی تو ہمہت روئے لگی۔ رخسار پیٹے گریان چاک کئے اور جناب  
ام کلثوم نے تدبیہ و امداد و اعلیٰہا یہنہ کیا تو حضرت امام  
مظلوم نے ان کو تسلی دی اور کہا اے ہمشیرہ صبر کرو۔ اللہ رکھرو سر کھو  
باقی سب ساکنات عرش فتاہ ہو جائیں گے اور سب الہی زین مر جائیں گے اور  
تمام مخلوق ہلاک ہو جائے گی۔

قاتیاً مصیبت زدہ کی مصیبت میں تعیل اور تسلی ضروری ہے  
اور تاریخ طریکے دیکھنے سے صاف واضح ہو جاتا ہے کہ یہ انفاظ

ہوئی۔ بلکہ آپ کے بدے یہ فریضہ حضرت امام حسین علیہ السلام  
نے ادا کیا۔ وکھوپ

سر الشہادتین مصطفیٰ شاہ عبدالعزیز محمد شدہ بلوہی  
ہندا آپ کی موت پر خلاف ظلم و ایلا

خلاف واقعہ ہے

لَا يُحِبُّ اللَّهُ الْجَهَرُ بِالسُّوْءِ مِنَ الْقَوْلِ إِلَّا مِنْ ظُلْمٍ  
(پ ۴)

سے صرف ظلم کا استثناء ثابت ہوتا ہے اور حضور کی موت ظلم  
سے واقع نہیں ہوئی اور اس باب کی حدیث سوم سے معارضہ  
یہی غلط ہے۔

کیونکہ اولاً کوہ مرسل ہے۔ دوسری ہے اور ماتم حسین خاص  
ہے اور آخر پر تسلیہ کی روایات سے استدلال کرنا شروع کریا  
کرتے ہیں کہ حضرت امام حسین علیہ السلام نے وقت آخر اپنی ہمشیرہ  
کو یوں وصیت فرمائی ہے۔

یا اختنا یا امام کلثوم وانت یا زینب وانت یا فاطمہ  
وانت یا رباب انقلن اذا انا قلت فلا تسققن علی

پر رحمت کرے۔  
 اب تو اس میں لفظ سکون سے صاف طاہر ہے کہ یہ منع نہیں  
 بلکہ بطور تسلیم ہے اور اسی (طبری کے فتنے<sup>۲۳۲</sup>) پر تو اس سے بھی  
 زیادہ وضاحت ہے۔  
 لطمہ وجہہا و اہوت الی جیبہا و شقتہ و  
 خرت مخشیاً علیہا فقام الیہا الحسین فصب علی  
 وجہہا الماء و قال یا اخیه المقی اللہ و تغزی لغزاء اللہ  
 و اعلمی ان اهل الارض یمتو نون و ان اهل السماء لا  
 ییقون ان کل شئی هالک الا وجہ اللہ الذی خلق الارض  
 بقدیمه و ییبعث الخلائق فیعودون و هو فرد واحد  
 ابی خیر منی و ابی خیر منی و نی ادھم و لکل مسلم برسول اللہ  
 اسوہ قال فعراہا یہذا اخن  
 یعنی جناب زینب نے منہ پیٹ لیا اور کھیر کر بیان چاک کر دیا  
 پھر بہوں ہو کر گری پڑی۔ لیکن امام عالی مقام اُنکے اور ہمیشہ کے سچے  
 پر پافی کے پھنسنے دیئے جب بی بی ہو شیں یہ آئی تو فرمایا ہم تو قوی اختریار  
 کرو۔ اللہ کی تسلی سے تسلی کرو۔

حضرت حسین علیہ السلام نے بطور تسلیم اور تسلی فرماتے ہیں۔ چنانچہ  
 اس کی عبارت یہ ہے۔  
 سمعت اخت ذینب الصیحۃ فدنت من اخیہما  
 فقاتل یا اخی اما تسمع الا صوات قد اقتربت فقال  
 الحسین داسه فقال اتی سلیت رسول اللہ بی المنام فقال  
 لی اتک الینا قال فلطمہ اخت وجہہا و قال یا ولیت  
 فقال لیس لک الولی یا اخی ابکی رحمک الرحمن (طبری ۲۴۸ م)  
 کہ جب حضرت کہمیشہ و زینب نے لشکر عمر بن سعد کے گھر میں  
 کے آواز سے سُنْتَ تُوبَ بِی اپنے بھائی کے قریب آکتی اور بھرائی  
 سی آوازیں کہا تھا، بھیسا! کیا تم یہ آواز سے نہیں سُنْ رہے کہ  
 بہت قریب آگئے ہیں۔ حضرت نے سر اٹھایا اور فرمایا کہ میں نے  
 ابھی ابھی رسول خدا کو خواب میں دیکھا ہے۔ فرماتے تھے کہ حسین تو  
 آج شام تک ہمارے پاس آجائے گا۔ پسون کر جناب زینب نے اپنا نہ  
 پیٹا اور کہا ہاتے میری قسمت!

اس پر حضرت امام حسین علیہ السلام نے فرمایا ہمیشہ تیرے لئے  
 کوئی بلاکت نہیں لے میری پیاری ہیں بالتسکین میں آ، تسلی فرمیا، خدا تجھے

بھی براۓ ہمدردی ہے۔ اور اگر یہ نبی برائے حُرمت ہوئی تو  
نبی زادیاں بعده سین اس فعل کی مُرتکب کیوں ہوئیں؟  
جیکہ نازنخ طبری کے م ۲۲۱ جلد ۶ پر ہے کہ

خرجت امراء من بنی عبد المطلب فاشرة شعرها و  
واحدة کمها على دمها۔

یعنی بنی عبد المطلب سے ایک بی بی نکلی جس کے گھنے ہوتے بال تھے  
اور آستین سر پر رکھے ہوتے اسیہ ان کر بلکے سامنے آگئی اور رو  
رو کر یہ مرثیہ ٹپھتی تھیں یعنی ہے۔

ماذانقولون ان قال النبی لکم  
ماذا فعنتم و انتم اخرالا مم  
بعتقی و باہلی بعد مقتدى  
منهم اساری و قتني ضریوا بدھی  
ما كان هن اجڑا اذ لفتحت لكم  
ان تخلفونی بیسونعی ذو رحمتی  
تبرکاتہ و اے مُسلمانو اتم کیا جواب ووگے اگر تم سے رسول اللہ  
شے پوچھا کرم نے میری عترت اور میری اہل بیت کے ساتھ میرے

جانے! کہ تحقیق اہل زمین مر جائیں گے اور اہل آسمان باقی  
نہ رہیں گے۔ سو اسے ذات خدا ہر شے فانی ہے۔ اس نے زمین کو  
ایسی قدرت سے پیدا کیا اور تمام خلائق کو پیدا کیا۔ پس وہ کوئی کے  
اور وہ قریبیتاً وحدۃ لاشریک ہے۔ میرا بیاپ، میری ماں، میرا  
بھائی اس سب مجھ سے بہتر تھے۔ واسطے میرے اور واسطے ان کے  
پلکمہ ہر مسلمان کے لئے رسول خدا کی راہ پر چلنا ہے یعنی جب الحمد مرسلا  
رہے اور کون رہے گا۔

اس قسم کے الفاظ ابھے کو پیدا الشہد نے ہمشیرہ کو تسلی دی  
اور یہ کلمات از راہ ہمدردی فرمائے تاکہ مصیبت زدہ پیغمبراں عمر و  
اُلم سے مُرنا جائیں۔ دیکھو فغراہا بھذا کے الفاظ اس  
پرداں ہیں۔

اگر میرے دو ستوں کا بیال لاد نبی پر ہو تو نبی برائے حُرمت  
نہیں ہوتی ورنہ لا تحرن کا کیا بھاپ دیں گے۔ کہ یہ نبی برائے  
حُرمت ہے یا برائے تسلی ہے تو وہاں کیوں برائے تسلی نہیں  
اور لا تحریا ہذ کا الشجرۃ کی نبی برائے حُرمت ہے تو نبی  
حرام کے کیسے مرتکب ہو گتے اور اگر برائے ہمدردی ہے تو نبی نبی

گئے اور رسول اللہ کو پرسا دیا۔ رسول مات عزاداری بجالاتے رہ گئے یہ منع ہوتا اور بطور قسمی نہ ہوتی تو مخدرات عصمت دوبارہ اس کا انتکاب نہ کریں۔ حالانکہ بعد شہادت کے یہ چیزیں وقوع میں آتی ہیں۔ جب کہ الہادیہ والنہائیہ معروف ہے (تاریخ ابن کثیر مشتمل جلد ۸ ص ۱۹۳) بر بابیں الفاظ مرقوم ہے کہ۔

قال قرۃ بن قیس لما مرت النسوۃ بالقتلی  
صحن و لطم من خدود دهن -

یعنی قرۃ بن قیس نے کہا کہ جب رسول رہبیاں مقتولان کی لاشوں کے پاس سے گزریں تو انہوں نے ماتم کیا اور اپنے رخسار پیش کیا۔

اور اگر یہی تحریکی ہوتی تو حضرت امام زین العابدین علیہ السلام ذور ان مجلس خوافی اپنا گریبان چاک نہ کرتے۔

دُورانِ مجلسِ خوافیِ امام عابد کا گریبان چاک کرتا

و یکھر وصفۃ الاجاب بحاشیۃ تاریخ احمدی ص ۲۳۲ مخدرات عصمت و طہارت راجوں اساری از بلدوہ بلدوہ گردانیدند و مرایتیم

فوت ہو جانے کے بعد کیا سلوک کیا۔ حالانکہ تم تمام امتوں سے افضل امت ہے۔ یہی سلوک کم کچھ میری اولاد قیدتی کی اور کچھ مقتول خون آلوہہ پہنچے ہیں۔ کیا میری نصیحت کی یہی جزا حقی کہ میرے اہل بیت سے میرے بعد برائی کرو۔

اگر اس روایت کا مطلب حرمت ہوتا تو اہل مدینہ حسین علیہ السلام کا ماتم بہپاکیوں کرتے (جیسا کہ مقتل ای مخفف ص ۱۱۱ پر) بی بی ام سلمہ سے روایت ہے کہ۔

فَعَنْ ذَلِكَ شَقَوْاجِيَوْ بِهِمْ وَلَطَمُوا خَدُودَ دَهْنَ  
وَحَشَوْ التَّرَابَ عَلَى سَرُوفَهِمْ وَسَعَوا إِلَى قَبْرِ  
رَسُولِ اللَّهِ يَعُوذُونَهُ بِمَحْبِبِيَّةِ عَلَى وَلَدِ الْحَسَنِ -

یعنی بی بی ام سلمہ نے فرمایا کہ جب شیعی والی مٹی خاک و خون ہو گئی اور یہی نے رسول اللہ کو خواب میں خاک آلوہہ بال پر لیشان دیکھا اور حضور نے مجھے خبر شہادت حسین دی اور یہی نے اہل مدینہ کو سنائی تو انہوں نے اپنے گریبان چاک کر لئے اور منہ پر طما نچے مارے اور اپنے سر دل پر خاک ڈالی اور اہل مدینہ

قِرْرَسُولٌ کی طرف مانئی جلوس بایں ہلیت کذا بیہ

کو ذُو الجناح کہتے ہیں۔  
 اُون لفظ دل سے اس کے معنی اور بھی واضح ہو جاتے ہیں۔  
 کیونکہ دل اور دل کو اُس جا فر کو کہتے ہیں جس کی پیش پر لمبے  
 لمبے کانٹے ہوتے ہیں جس کو فنڈ بھی کہتے ہیں۔ اس گھوڑے کو  
 تیروں کی کثرت کی وجہ سے فنڈ سے تشییہ دی جاتی ہے جو بہت  
 تیر لگنے پر وال ہے۔ جیسا کہ علامہ محمد حسین علی اللہ مقامہ  
 تشریح کرتے ہوئے لکھتے ہیں:-

الہام الدل ذو الجناح (رباط القدس ص ۱۷ جلد دوم)  
 ذو الجناح بیخ و پیکار کر رہا تھا اور اس پر تیروں سے ہزار پر  
 نظر آتے تھے۔

اس دفار گھوڑے کی یادگار اس لئے منائی جاتی ہے کہ اس  
 نے خلاف معمول انسانوں سے بڑھ کر حضرت کی نصرت و حمایت کی اور  
 اظہار ہمدردی اور غنواری ظاہر کی۔  
 چانچہ (مقتل ابی محفوظ ص ۹۲ میں ہے)

ان فرس الحسین جعل ویحدهم و یخطل الشک  
 العوکة الملوکة قتیلاً بعدَهُ ملحتی وقف على جثة

ساختی و رخنہ و دین جدم امداختی۔ لپس دست دُراز کر وہ گریبان  
 جامد بدرید۔

لیعنی جب امام زین العابدین علیہ السلام نے مسجد کو فیں پوز مجمع  
 مجلس پڑھی اور دعات کر لیا بیان کئے اور اپنی مظلومی ظاہر کی اور  
 فرمایا کہ تیرے نشکریوں نے مخدرات عصمت و طہارت کو شہر لشہر سپرایا  
 مجھ کو بیتم کیا اور میرے جد کے وین میں تو نے رخنہ وال ریا۔ انساف نے کے  
 بعد آپ نے اپنی قیض کا گریبان چاک کر دیا۔

یہ ہے حل ان روایات کا جو ہمارے بھائی سے سمجھی سے پیش  
 کرتے ہیں۔ بعض ضعیفہ ہیں اور بعض موقول اور ان کے پاس ہے ہی کیا۔

## بیوٰت ذُو الجناح

ذُو الجناح اور دل نام ہے اس گھوڑے کا جس پر سید الشہداء  
 نے روز عاشورہ میدان کر لیا میں سوار ہو کر اشیقار سے جنگ کی۔ ذُو الجناح  
 اسم مکب ہے۔ ذُو یعنی صاحب اور جناح کے معنی ہا یصطیریہ  
 اول اس پر ندے کے پروں کو کہتے ہیں۔ انسان کے ہاتھ پاؤں کو  
 لہتے ہیں۔ پونکہ تیر کثرت کی وجہ سے پر معلوم ہوتے تھے اس لئے اس

ترجمہ ہے۔ تحقیق حضرت امام حسین علیہ السلام کا گھوڑا کہہ بلایں  
با پنے لگا اور معرکہ میں اشقیاء کے مقتولوں کو روشنہ تباہ کا لاثہ حسین پر  
اکر کھڑا ہو گیا۔ حضرت کرخون سے اپنی پیشانی کو کھٹا تھا اور زمین پر  
پاؤں مارتا تھا اور زور زور سے بہنہتا تھا۔ حتیٰ کہ اس کی آواز سے سارا  
میدان گوئختہ رکا۔ اس کے ان افعال سے قوم ہیران تھی۔ جب عمر بن سعد  
نے حضرت کے گھوڑے کی یہ حالت دیکھی تو کہا افسوس! اس کو  
میرے پاس لاو۔ یہ تو ۔۔

## رسول اللہ

کے اچھے گھوڑوں میں سے ہے۔ چند سوار اس کی طلب میں نکلے جب  
گھوڑے نے محسوس کیا کہ یہ مجھے پکڑتا چاہتے ہیں تو اس نے اپنے  
لگلے چھپلے پاؤں مار کر کہ بہت سے لوگ ہلاک کر دیئے اور کئی سواروں  
کو گھوڑوں پر سے گرا دیا۔

پس اس کے پکڑنے پر کوئی ادمی بھی قادر نہ ہو سکا۔ پس عمر بن  
نے کہا کہ اس کو چھوڑ دو دیکھیں کیا کرتا ہے۔ جب گھوڑے نے دیکھا  
کہ اب خطرہ نہیں تو سیدھا لاثہ حسین پر آیا اور اپنی پیشانی خون حسین میں

الامام فجعل يمرغ ناصية بalandم ويلطم  
الارض بيده بصل صهيلا حتى ملاده ما فتعجب  
ال القوم من افعاله فلما نظر الى فرس الحسين عمر بن سعد  
قال ويلكم ايتون في به وكان من جهاد دخيل رسول الله  
فوكبوا في طلبه فلما احسن الجoward بالطلب جعل يلطم  
بيده ورجليه ويمانع عن نفسه حتى قتل خلقا  
كثيرا و نكس فرسانا من خير لهم ولم يقتدوا  
عليه فصالح عمر بن سعد دعوه حتى نظر ما يصنع  
فلما امن الجoward من الطلب اتي الى جثة الحسين و  
جعل يمرغ ناصيته بدمه يرحمه و يبكي بكاء  
الشکلي و صار يطلب الخيمه قال فلما سمعت  
زینب بنت علي صهيلة اقبلت الى سکينة و فرحانة  
يذکر ابیها والماء فرات الجoward يا والسرج خاليا  
من سکیہ من خمارها فادت واقتیلا وابناه و  
احسنا واحسینا واغربیها والبعد سفرها والمول کربتاه  
هذا الحسين بالعوار مسلوب العمامۃ والمرداء -

ز لزلن دلوون و لطم خدود هن و مزقت  
 جيو بهن بزرن خاسرات جافيات والوجوهه کا شفات  
 والرسوس مکشوفات والشعور منشورات والدموع منشورات  
 والحمد لله مجد و شات والقلوب ملهوفات فجتن  
 واجتمعن على الجوا و احاطن به فعنهم من بجاوه  
 سئله عن الرسکب ومنهم من اتنکب و تضع الخد  
 على مناكبه ومنهم من ينزع السهام عن کاهله  
 و عرفه و مناكبه - ( رياض التدبر ج ۵ جلد ثان مطبوبه ايران )  
 خيمه میں زلزلہ کی حالت طاری ہو گئی ، وا ویلا کرنی ہوئی خاہر  
 ہوئیں ، مئہ پر طماضے مارے - گریبان چاک سر یہ ہنہ کھلے باہر  
 آئیں - باں کھلے آنسو بھر رہے تھے - سینے رخی ، دل ٹھنک باہر آئیں  
 اور آگر گھوڑے کے ساتھ چٹ گئیں اور احاطہ کر لیا - کوئی لگام  
 پکڑے کھڑی تھی اور پوچھ رہی تھی کہ سوار کہاں ہے اور کوئی جگد کر  
 اپنے چہرہ کو اس کے کندھوں پر رکھے ہوئے تھی - کوئی تیر بدن سے  
 چیخ رہی تھی اور کوئی باں گردن چشم رہی تھی -  
 یہ ہے مختصر سا بیان اس ذواجنح کا جوں کی تم یادگار رزندہ

شکی اور ہنہ نے لگا - آنسو آنکھوں سے بہر رہے تھے - زن پس مُرداہ  
 کی طرح رفتا ہوا خیمہ کی طرف روانہ ہوا - جب جناب زینب بنت علیؑ نے اس کی  
 آواز سُنی جناب سکینہ کی طرف مخاطب ہو کر کہنے لگی ، سکینہ تیرا بایا پافی لایا -  
 پس سکینہ پافی اور بایا کی رندگی کی خوشی سے اپنی کیا یہ تھی ہے کہ کھوئے  
 کی پشت پر ہنہ ہے اور اس کی زین سوار سے خالی ہے - پس سر پر ہنہ  
 باہر نکلی و احسیناہ و اقیلاہ و اغیہاہ سے فوج و ندہ کرنا شروع کیا کہ حسین  
 جنگل میں مارے گئے عمامہ دردالٹ گئی - اخ

اور صاحب ریاض القدس کی تحقیق ہے کہ شاہ ترشیہ بگر کا  
 ذواجنح کئی و فتح خیمے کی طرف آیا اور پس گیا اور قبل شہادت حسین  
 جب امام مظلوم بوجہ تیر و نیڑہ گھوڑے سے گر پڑے اور کہتی ہتھ بجا لت سجد  
 رہتے زین پر پڑے رہے - کچھ تکین کے بعد خاک سے اُٹھے اور  
 بقدر طاقت مشغول یاد خدا ہوتے - اس اثناء میں ذواجنح گرد امام  
 گردش کرتا رہا اور حضرت کی حمایت میں مشغول رہا - اس کے بعد خیام  
 اہل بیت کی طرف آیا اور اپنی زبان حال سے پیغام دے کر خدمت امام  
 میں والپس چلا گیا اور آخری دفعہ بعد شہادت شاہ مظلوم والپس آیا -

آخری دفعہ کی آمد پر مختار عصمت و طہارت کی بیحال تھی کہ

اگر یہ سوال ہو کہ یہ اصل نہیں نقل ہے تو میں کہوں گا کہ نقل نہیں  
 بلکہ مسٹوب الی الحسین ہے اور حضرت کی سواری بنایا گیا ہے اور مسٹوب  
 کی تعظیم عین تقویٰ ہے۔ جب حضرت اسماعیل کی قربانی کے جانور بھی  
 معظم ہیں۔ جیسا کہ خدا تعالیٰ فرماتا ہے۔

والبد بن جعلناہا حکم من شعائر اللہ  
لکم خیها خیر۔ (سورة حج ۶۳)

کہ قربانی کے اونٹ ہم نے تمہارے واسطے شعائر اللہ سے  
 مقرر کر دیتے ہیں۔ ان میں تمہارے نتے خیر ہے۔

اور ان قربانی کے اونٹوں کی تعظیم کو خدا نے قلوب کا تقویٰ  
 فرمایا ہے۔ دیکھو و من يعظّم شعائر اللہ فا فھا من تقویٰ

القلوب۔ (یٰ اخ)

کرجو اللہ کے شعائر کی تعظیم کرے اس کا دل پہنچیز کار ہے۔  
(جلال الدین ۲۸۲ مطبوعہ اصح المطابع) میں ہے کہ ان کو شعائر اللہ  
 اس نے کہا گیا ہے کہ ان کو نشان لگے ہوئے ہیں اور ان نشانوں کی وجہ  
 سے پہچانے جاتے ہیں کہ یہ کعبہ کو جا رہے ہیں۔ ان نشانوں کی تفصیل سورہ  
 باندر میں بیان فرمائی ہے۔

رکھنا چاہتے ہیں اور اس کو بھلانا نہیں چاہتے۔

اُس مختارات عصمت و طہارت کی سنت پر عمل کر کے اسی  
 طرح گھوڑا نکلنے پر آہ و بکا کا منظر پیش کرتے ہیں اور  
 تو خوانی ہوتی تک وہی منتظر سامنے آ جاتے۔

اور مخالفین علم حسین اس کو مٹا کر یا حسین بھلانا چاہتے ہیں۔ اب  
 نہ معلوم اس میں کیا امر ناجائز ہے۔ گھوڑا ناجائز ہے یا امامت ناجائز ہے یا  
 اس کی یاد ماننا ناجائز ہے۔ گھوڑا تو باعث برکت ہے خواہ عام ہو  
 الخیر معقود بنواصی الخیل۔ کتب حدیث میں مستم ہے کہ  
 خیر و برکت گھوڑے کی پیشائی سے وابستہ ہے اور پھر جہاد کا گھوڑا  
 تو اور بھی بارکت ہے۔ اللہ تعالیٰ نے جہاد کے گھوڑوں کی قسمیں کھائی  
 ہیں والعادیات صنیحاً کی سورۃ شاہد ہے اور پھر سید الشہداء  
 کر بلا کا گھوڑا جس کا جہاد توحید، نبوت، امامت تینوں کو بچا گیا۔  
 حسین محتی و انا من الحسین نبوت کے بچانے کی ترجمانی  
 ہے۔ احبت اللہ من احبت حسیناً۔ کہ حب خدا حب حسین میں مختصر  
 ہے۔ توحید کو بچانے اور حسین سبحد من الا سبط امامت ہر سو کو  
 بچایا اس کا گھوڑا کیوں با برکت نہیں۔

بیسیں تفاوت راہ از کجھا است تا بکجا  
حال نکہ سعین مظلوم فزع عظیم کا مصداق ہے۔ علام اقبال فرماتے ہیں۔

اللہ اللہ بارے بسم اللہ پور  
معنے فزع عظیم ام امیر سر

اس کو تقدیمی تفسیر اہل بیت پر موجود دوسرے معانی کتاب اللہ  
اس پر دال ہیں۔ مگر ہاتھے مصائب آل محمد حسین فزع بھی ہو کتے  
وین بھی گیا، قرآنی اسماعیل کا خواب شرمندہ تعبیر ہو کر منقصہ شہود  
پر بھی آگیا مگر اعداء آل محمد پھر بھی باز نہیں آتے۔ کیونکہ سید الشہداء  
کی حیات جاودا فی ان کو مذہب کی موت نظر آتی ہے۔ شوری بی بیاد  
ہوتا ہے۔ اجماع کی حقیقت گھلتی ہے، بنی امیہ کا ظلم خاطر ہوتا  
ہے، نام نہیا و خلفاء بدنام ہوتے ہیں لہذا ان کا فرض ہے کہ حسین کی  
ہر لشائی مٹا دیں۔ بخونکہ ان سے مذہب آل محمد زندہ ہوتا ہے۔ ہمارا  
فرض ہے کہ ہر علامت کو یو قدر ارکھیں خواہ علم حضرت عباس ہو  
یا دُو الجناح سید الشہداء۔

شیعہ اگر حسین کی عقیدت میں اصلی گھوڑا پیش کریں تو بھی منع  
ہے مگر بی بی عالیہ اگر حضرت سلیمان کے گھوڑے کی مثال بھی بنائے

والبدن والقتل اور کہ قربانی کے جانور اور  
ان کے قلادے اور گلے کے ہار بھی قابل تعظیم ہیں۔ یہ وہی رسم قربانی  
ہے جو حضرت اسماعیل کی قربانی سے چلی۔

وفدینا بذ بیح عظیم۔ (پ ۲۳ سورۃ الصافات)۔

یعنی اس کا فدیہ دیا بسیب بڑی ذبح کے۔

تفسیر حلالین ص ۳۴۴ اور ابن کثیر ص ۱ جلد ۳ میں ہے۔

وہ دُنیہ جو حضرت ابراہیم نے فزع کیا وہ جنت سے آیا اور

وہ ہی تھا جو حضرت ہابیل نے پیش کیا تھا۔ رسم قربانی حضرت ہابیل

سے شروع ہوتی۔ دُنیہ پہشت میں رہا۔ حضرت اسماعیل کا فدیہ ہووا  
اور موجودہ دُنیہ اور اُونٹ اس کی مثال ہوتے قابل تعظیم ہوئے۔

ہابیل فرزندِ آدم اس کا دُنیہ بھی قابل تعظیم اور حضرت اسماعیل فرزندِ ابراہیم

اس کا دُنیہ بھی قابل تعظیم بلکہ قربانی کے اُونٹ، ان کے قلادے بھی

قابل تعظیم۔ نہ شرک نہ بدعت۔ مگر حسین علیہ السلام غریب الدیار جو کہ

فرزندِ محمد ہے، اس کی قربانی کا ذکر بدعت، اس کا تعزیہ

بنانا شرک، اس کے گھوڑے کی یادگار قائم کرنا اور اس کو ازرا و محبت

یا تعظیم ہاتھ لگا دینا بدعت۔

بی بی صاحبہ نے عرض کیا اپنے سنا تھیں کہ حضرت سلیمان کے گھوڑے  
نکھے اور ان کے کئی کتی پر نکھے۔ یعنی کہ حضور ہنس پڑے حتیٰ کہ  
اپ کے دانت نظر آنے لگا۔ لیکن  
اس حدیث کو ابن کثیر نے پُر فار گھوڑے شابت کرنے پر  
پیش کیا ہے۔ چنانچہ کہا ہے:-

کانت عشرين فرساء ذات اجنبة  
یعنی حضرت سلیمان کے بیس ذوالجناح تھے اور حضرت  
سلیمان نے ان کو نماز کے قضاہ ہو جانے کی وجہ سے ذبح کر دیا تھا  
سچان اللہ سلیمان کے

## ذوالجناح کی تصویر رسول کے گھر میں

جس کو فرضی پر لگا کر ذوالجناح بنایا گیا۔ لیکن اگر حسین کے  
ذوالجناح کی شیبہ بنا لی جائے تو بدعت، اس پر تیروں کے لشان  
بنانے بدعت، تیکین چادر ذالنابدعت، زنگ لکانا بدعت کیوں کہ یہ  
سب کچھ علم یزید کو ظاہر کرتا ہے اور وہ چھٹا خلیفہ ہے۔ اُمّت کا  
اس پر اجماع ہے (دیکھو صواعق عمرۃ صلی) اور اس کی بیعت اللہ و

پر بھی لگائے، گھر بھی رکھئے، رسول نہاد بھی زیارت کر لیں تو کوئی  
حرج نہیں۔ ذرا ویکھتے ان بزرگوں کی مختصر تفسیر ابن کثیر ص ۲۷ جلد چہارم  
اذ عرض عليه بالخشى الصفت الجياد  
کہ جب حضرت سلیمان کو بوقت عصر گھوڑے پیش کئے گئے  
اس کی تفسیر میں ایک صحن میں لکھا ہے کہ:-

سادع بعثتہن فرسالہ جناحان من دفاع فقال ما  
هذا الّذی ارافق و سطھن قال رضی اللہ عنھا فوس قال  
رسول اللہ ما هذا الّذی علیه رضی اللہ عنھا حناحان قال  
رسول اللہ فوس له جناحان قال رضی اللہ لھا سمعت  
ان سلیمان علیہ السلام کانت لھا خیل لھا اجنبة  
قالت رضی اللہ فضھا صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم حتی  
رأیت فواجدہ رواہ ابو داؤد۔

کہ رسول نہاد نے حضرت عالیہ کے گھر اس کی گڑیوں میں  
ایک گھوڑا دیکھا کہ اس کے دو پر ہیں گھوڑے سے کہا حضور نے  
کہیا ہے جو میں ان گڑیوں کے درمیان دیکھتا ہوں۔ بی بی صاحبہ  
نے عرض کیا، حضور! گھوڑا ہے حضور نے فرمایا گھوڑا اور دو پر

حقیقت سامنے رکھی، ذوالجناح کے ثبوت پیش کئے، اصل عزاداری کو واجب، ماتم کو سُنت، ذوالجناح اور شبیہہ تعزیہ کو مستحب ثابت کیا۔

الغرض دوست محمد کی ایک ایک شق کا جواب دیا اور اسکے مذہب کی آمود بدععت کا قرضہ اس کے سرچھڑا۔ تا و تھیکہ ان بدعات کو سُنت ثابت کرے اسے جو ایدیہی کا حق نہیں۔

(پوچھے ذوالا اس کو جواب سوچنے کیلئے مل گئے)

## مگر ہمارا دعویٰ ہے کہ

وہ قیامت تک بھی اصولی جواب نہ دے سکے گا۔ مذہب چڑانا اور لکھر کا فقیر بنتا اور پھریز ہے، سُرتراشی اور ہے اور حقیقت قلندری اور آئینہ داری اور ہے، سکندری اور ہے۔ دعویٰ یوں کی علمی حقیقت ہمیں یاد ہے، ان کے معلومات یاد ہیں۔ ان کے کھسیانے حرکات یاد اور بے اصولیاں یاد ہیں۔ حدیث رسول سے حکم عد ولیاں یاد ان کا گول بانج کا فرار یاد، حشمت مرانی یعنی حدیث رسول سے انکار یاد ہے۔ ریاست بہاول پوری میں موضوع قدک چھوڑ کر دائرہ حی

رسول کی نیعت ہے (وکیوں جاری شریف ص ۲۳۱)۔ اور اس کی نیعت توڑنے والا جاہلیت یعنی کفر کی موت مرے گا۔ (وکیوں صحیح مسلم جلد ۷ ص ۱۲۷) اور وہ مون مسلمان ہے اور اس کو بدنامی سے بچانے کے لئے ذکر حسین حرام ہے۔ (وکیوں صواعق محرقة ص ۲۳۲)

حضرمی! یہ ہی عزاداری کے حقیر ثبوت اور مولوی دوست محمد صاحب دعویٰ کی کھنچھی کا گھلابوت۔

جس میں ہم نے نیت کذا تیہ کے جواب میں اہل سُنت کے ذہب کا ہمہ تن بدععت ہونا ثابت کیا۔ غرض ماتم و عدم ماتم سامنے رکھی۔ دوست دشمن کا فرق سمجھا یا۔ تعریف سُنت و بدععت کی۔ اس کے بعد ماتم کو سُنت رسول، سُنت صحابہ اور سُنت اہل بیت ثابت کیا۔ شبیہہ تعزیہ کا ثبوت دیا، بُت پستی کا و تحریز کا فرق بتایا، قرآن اور حدیث اسے اس کے ثبوت دیتے، عزاداران مدینہ کا ماتمی جلوس بسوسے قبر رسول جاتا ہوا ثابت کیا، بنی زادیوں کا ذوالجناح کے آنے پر نوادر و ماتم ثابت کیا، حضرت زین العابدین علیہ السلام کا مجلس پڑھنا اور دوران مجلس گریبان چاک کرنا ثابت کیا، بنی زادیوں کی سیاہ پوشی و کھلائی، قربانی ہابیل سے لے کر قربانی حسین علیہ السلام کی

## مُلَّا دوست محمد قریشی کا بیصرہ

محیریہ دعوت ۱۹۵۶ء شیعی مبلغ کے ہوش  
باختہ ہو گئے۔

فاظرین دعوت! صداقت سے یہ مخفی نہیں ہے کہ میں  
نے جملہ الکاہرہ اہل تشیع کے نام ایک کھلی چھٹی شاتع کی تھی۔ اس  
سے میرا مقصد نہ تو طعن و تشنیع تھا اور نہ جملہ بلکہ رضاع اللہ ہند  
سوالات کئے گئے تاکہ مسلمانوں پر حق واضح ہو جاتے اور باطل کا  
مٹنہ کا لامہ۔ ہنڑا یہ کہ مولوی اسماعیل نے میرے ان تحقیقی  
سوالات کے جواب میں ایسی طفلانہ باقیں شروع کر دیں  
جس کو ہمارے دارالمبلغین مدنان کا ہر طالب علم دیکھ کر  
بے ساختہ سختے پر مجبوہ ہو گیا۔

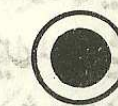
چہل سال عمر عزیزت گذشت  
مزاج تو از حال طفیل نہ گشت

میں الجنا یاد ہے، بھوک دایر میں ذہری کو شیعہ بنا یاد ہے،  
شاہ ولی اللہ کا مصلکہ اڑانا یاد ہے، محمد خاں اور غلام رسول کا شیعہ  
ہونا یاد ہے، ان کا جھوٹا اشتہار یاد، مباہم سے گرینے یاد ہے۔

**الفرض** ان کا بڑھو بنا یاد ہے۔ اب جس سوچ بچا  
میں ہیں وہ بھی یاد ہے۔ جس طرح حقائق کو پھانڈ کر نکلنا چاہتے ہیں  
وہ بھی یاد ہے۔

الشاعر اللہ تمام سامن لئے کھڑا ہوں جس طرف نکلیں گے  
جواب دہی کے لئے حاضر ہوں گا۔

بہر نگاہ کے خواہی جامد می پوش  
من انداز قدت را مے شناسم



خادم آل محمد اسماعیل دیوبندی  
فیصل آباد

## اطہارِ حقیقت

چونکہ شیعی چرائدی میں نے جب یہ دیکھا کہ لوگ مراسم عزاداری اور آج کل کے ترمی جلوسوں کو مذہبی فرائیہ مذہب اُل محمد کا عنوان دے کر حکومت سے مطالبہ کر رہے ہیں کہ پہمائیہ صبر بجزیہ ہو چکا ہے پابندی اُمدادی جاتے۔

ہم مراسم عزاداری کی آزادی پر قسم کی قربانی سے دریغ نہیں کریں گے تو میں نے مناسب سمجھا کہ ذرا سی تاریخاً دل گاؤں تحقیقت خود تجود اشکارا ہو جاتے گی۔ سُنّتی ناچے کی تو لوگوں کو اس تحقیقت جال سے آگاہی ہو جاتے گی چنانچہ میرا خواب شرمندہ تعبیر ہوا اور مولوی صاحب حروف میدان میں کوڈ پڑھے۔

## مولوی اعلیٰ صاحب کے پیش کردہ دلائل پر تصریح

سب سے پہلے آپ نے فلسفہ ماتم حسین بقول شاہ عبدالعزیز صاحب محدث مولوی سے مضمون کو شروع کیا ہے۔

تَبَصَّرَ كَه۔ نَرَتَ میں نے مولوی صاحب سے ماتم کے فلسفہ

حقیقت یہ ہے کہ امتحان دینے والے لڑکے کو دارا امتحان میں جب جواب نہ آتے تو ادھر ادھر کی یا تین لمحہ کرہی پڑھ پڑھ کرنے کی کوشش کرتا ہے مگر تارنے والے بھی قیامت کی نظر رکھتے ہیں۔ یہی حال ہمارے اسماعیل صاحب کا ہے۔

آنکھ کہ ندانہ و بدانہ کہ بدانہ  
دو ہیں مرتکب ابد الدھر بساند  
گھبراہٹ کا یہ عالم ہے کہ صداقت مجریہ ۲۰ جون ۱۹۵۴ء میں  
لکھتے ہیں ۔۔۔ مسئلہ اختلاف کا نہیں، بلکہ پس پردہ کچھ اور  
حقیقت ہے ۔۔۔

اصل میں مبلغ اعظم صاحب کے کچھ ایسے حواس باختہ ہوتے  
ہیں کہ کسی اور حقیقت کے خواب دیکھ رہے ہیں۔ مولوی صاحب  
گھبراہٹیے مت مقصد احتراق حق ہے۔ اور یہ زکواہ اور دوراز کار  
رفتہ دلائل کو چھوڑ رہے ہیں۔ چونکہ اب میری ھلکی چیزی کے سوالات کے مٹھے  
میر، آپ نے بغرض شہرت اپنے وجود کو ہی پیش کیا ہے  
تو آپ کو چاہتے کہ میرے ہر اس سوال کا جواب تحریر کیجئے پھر دروازہ  
زندگی کرنا ہو گا اور نہ تلاش کرنے دیا جاتے گا۔

کے فرایں من لا یحضره الفقیدہ کی حدیثیں اور منج البلاعہ  
کے خطیب، حضرت علیؑ کے ارشادات، حضرت سیدنا حضرت حسینؑ کی  
آخری وصیت اور اس کے علاوہ بیسیوں حوالہ جات پیش کر کے  
آپ کا دماغ محتل کر دیتا گیہ مجھے مزید سمجھت کرنا مقصود نہیں تھا سوال  
جیز گھلوں کے اندر رندہ سے اور آپ کو چاہئے کہ:-

یا تو اعلان کوئی کہ مراسم عز اواری بائیں طرز و طریق اہل شیع کے نزدیک  
مذہبی فرضیہ نہیں اور یا حسیب مطلاعہ برائیں قاطع اور دلال سا طبع پیش  
کر کے اعام کے مستحق بنیں ۔

نہ خیر اُٹھے گا نہ تلوار ان سے  
یہ باز ویرے آزماتے ہوتے ہیں  
قت موجو دہ عزاداری بہتست کدا یہ مجوہ ہے - چند  
امور کا جس میں بعض چیزوں واجب ہیں اور بعض سُنت  
و بعض مباح اور جائز موجب ثواب کے درج میں داخل ہیں -  
کتاب سُنت سے بعیارۃ النفس اور دلالۃ النفس اجماع اور قیاس  
شریعت سے سب کا ثبوت موجود ہے یعنی اول نہ اربعہ شریعتیہ سے  
عزاداری ثابت ہے -

سے متعلق سوال کیا تھا اور نہ انہیں ضرورت تھی۔ مگر چونکہ آپ طویل اور بے فائدہ عبارت لکھنے کے ملکی پیش اس لئے آپ کو اس کے بغیر آرام نہ آیا۔ نیز اس میں بھی موجودہ طرز پر اسی عزاداری کو شاہ صاحب موصوف نے نہ جائز لکھا ہے اور نہ تعمیلی طور پر ذکر کیا ہے۔ رہا ہر زن و ملائی، اس کی ز منع ہے اور نہ اس سے ہمارا درکار ہے۔ مجھے جیس کا ثبوت درکار ہے وہ اسی عبارت میں نہیں اور جو لکھا ہوا ہے اس سے متعلق تیرا سوال نہیں۔ افسوس تو یہ ہے کہ خود سمجھتے نہیں اور وہ کو کہے جاتے ہیں۔ پھر سُنستے ہے۔

ہیلو اسوال یہ تھا کہ موجودہ طور پر ملزم عزاداری ہمیت  
کذا یہ بایں طور فرض ہے یا سنت، مستحب ہے یا پرحت ہے  
مگر اس کے جواب سے پہلے آپ نے شاہ عبدالعزیز صاحب  
حضرت جامی، علام ابن کثیر اور حضرت گنلوہی کی عبارتیں دے ماریں۔  
حالاً کہ آپ کا ذرہ برا برہی مطلب واضح نہیں ہوتا۔ میں اگر چاہتا تو  
شیعی کتب کے حوالہات کے انبیاء لگا دیتا۔ جن کی تمام آیتیں مفہوم  
جن کے متعلق لغوی تحقیقیں اصول کافی کی رہاتیں اور روایات پر اضافی  
مرادۃ العقول وغیرہ کی تحقیقیں، آئمہ کے اقوال اور رسول کریمؐ کے

۵۔ اگر باقی آئمہ کرام نے بہیت کذا تیہ ان امور کو جمع کیا ہے تو ان کا اسم تصریحی مطلوب ہے۔

۶۔ نیز یہ بھی واضح کریں کہ اگر بہیت کذا تیہ مراسم عزاداری کو کوئی شخص ترک کر دیتا ہے تو آپکا اس پر کیا فتویٰ ہے۔

۷۔ کیا واجب کے ترک سے انسان گھنکاری موجانہ ہے یا نہیں۔

۸۔ بہیت کذا تیہ جب آئمہ کرام سے سوگ ثابت نہیں تو کیا آپ کے نزدیک معصوم رہے یا نہ۔

۹۔ اگر معصوم رہے تو کیسے؟

۱۰۔ اگر معصوم نہ رہے تو کیا آپ کا مدیر صحیح و سالم رہا۔

### قلک عشقی تکا مدرس

حدائقتے مقرری صاحب کو چاہتے کہ کہیے اپنے مدیر کو بہیت کذا تیہ بھی طرز و طریق ثابت کریں۔

۱۔ پہلے خلفاء تسلسل خلافت ثابت کریں کہ ان کا ثبوت قرآن ہیں ہے یا حدیث ہیں۔ اگر قرآن ہیں ہے تو خلافت کو نصی مان کر آیت پیش کریں اگر حدیث ہیں ہے تو اجماع کو جواب دیجئے حدیث کی طرف آئیں۔

میں مسلم جلد مصلحت میں لہ میت خلف رسول اللہ قبول فرماتے کس کے حسن ہیں۔

### بصراً اور بہر وقت میں پیدا ہے!

مولوی صاحب نے چھوٹے منہ سے بڑی بات کر دی ہے۔ میں دیکھوں گا کہ مبلغ اعظم اسے کس طرح ثابت کرتے ہیں۔ کیونکہ میرے اختلافات کی پوچھاڑ سے اس وقت تک نج سکتے تھے جب تک آپ یا تو سوال تسلیم نہ کرتے اور یا اس قسم کا دعویٰ نہ کرتے۔ آب بہ ہوش رہو کر سینے۔ جب آپ نے یہ لکھ دیا کہ موجودہ عزاداری بہیت کذا تیہ ہے چند امور کا تو آپ تشریح فرمادیا۔

۱۔ کہ ان امور کو بہیت کذا تیہ واجب و سنت، مستحب و مباح سے جمع رسول کریم نے کیا تھا۔ یا آئمہ کرام نے۔

۲۔ اگر رسول کریم نے کیا تھا تو صحیح حدیث کتب اہل تشیع سے تحریر کریں۔

۳۔ اگر آئمہ کرام نے کیا تھا تو تصریح کریں کہ ابوالاائمہ رضی اللہ عنہ فرماتے یا باقی آئمہ کرام نے۔

۴۔ اگر حضرت علیؓ نے ان امور کو جمع کر کے وین کا شعائر قرار دیا تو فرماتے کس کے حسن ہیں۔

**صَدَّاقَتْ** ۱۔ اپنے مذاہب ارتعابیعنی سخنی، شافعی، مالکی خبلی کا درجہ باری طرز و طریقی حدیث یا قرآن سے ثابت کریں۔

**تَبَصَّرَكَ** ۲۔ سُجَاجَانَ اللَّهُ جَوَابًا مِذَہَبٍ ہی خدا اور رسول اول از جمیع صحابہ کرام اور اہل بیت عظام کو چھوڑ کر صرف امام جعفر صادق سے لیتے ہیں اور وہ بھی بے بنیاد متعارض تناقض روایتیں پیش کر کے جن کا مدار تکیہ ہو یا وقتی مصلحت پر وہ آج آئمہ ارتعاب کے مذاہب پر اعتراض کرنے لگے ہیں۔ جن کے مقدمین کو بھی ہم مسلمان سمجھتے ہیں اور تعلیم کرنے والوں کو بھی بدعت کا تصور تو ب آتا ہے جب التزام صالا یلتزم ہوتا۔

**آئَمَّهُ** ارتعاب نے باقاعدہ اللَّهِ جَلَّ جَلَّ جہاں کے قرآن، سورہ حکیمات کی احادیث، صحابہ کرام کے فتاویٰ کو سامنے رکھ کر مسائل کا استنباط کیا۔ ہم نے تسلیم کر لیا اور ہم۔ لیکن ذرا بینی تو ہذا ہے اپ کے مفروضہ مقصوم آئمہ نے جو کچھ کہہ دیا وہ اپ کا ایمان بھہرا۔ اپ کو قرآن کی ضرورت کہاں وہ خواہ غالب سرمن رہتے ہیں رہے یا ہوا میں اڑتا پھرے۔ معلوم ایسا ہوتا ہے کہ جھوک دا یہ کے موضوع نمبر اول میں تحریف قرآن ولی روایات کا نشہ چاہیو سوں کی

عمر سامنے رکھ کر جواب دیں۔ ورنہ اس سے پہلے خلافت شلاخت کو بدعت تسلیم کر لیں۔

**تَبَصَّرَكَ** ۳۔ اولاً آپ کا مطالعہ ہی غلط ہے۔ اس قسم کے سوالات کرنے کا تو آپ کو نب حق ہوتا، جب آپ ہمیں سوال کو ٹھکرا دیتے اور تسلیم ہمیاز کرتے۔ جب آپ نے تسلیم کر دیا تو ان سوالات کا فائدہ۔

### شاید آپ بھول چکے ہیں

پورا ایک سال ہوا چاہتا ہے کہ ہمیں آپ کے ان ہی سوالات کے جواب میں جھوک داتیہ ضلیع جھنگ میں آپ کی پوری خاطرتواضع کو چکا ہوں روداد معرکتہ الاراد مناظرہ کے نام سے شائع ہو چکی ہے ملکوں کا مطالعہ کریں۔

مزید ضرورت ہو تو قرآنی آیت و عدال اللہ اور امرہم شوریٰ بینہم نلاخڑے فرمائیں تو بدعت کا تصور بھی دماغ سے نکل جاتے گا۔ لعیت گلیف رسول اللہ کی وجہ ظاہر ہے جبکہ اختلاف کا وعده ہی پروردگار گا نے فرمادیا۔ حسین کے اس باب میں اپنے فرمائکر العقاد فرمادیا۔

تمہارے عوام کرتے ہیں حدیث دکھلائیے اور فی حدیث منہ مالگا  
النعام یجھتے۔ الخ

موجودہ قرآن کیم کوہیت کذا تیہ بایں طزو روشن جیسا کہ  
ہے من زیر وزبر ، رکوع رفع عشر الخ اپنے چہار دہ  
خانہ اور دوں کا تصرف بہیت کذا تیہ اس کے ورد اور اد  
سب قرآن و حدیث سے ثابت کیجھتے۔

تصوہ ابتدائی عشق ہے روتا ہے کیا  
اگے آگے دیکھتے ہوتا ہے کیا

افسوس تو یہ ہے کہ آپ جب تک مذہب حقہ اہل سنت  
ہیں ہے پوچھ کہ آپ اس کی حقانیت کے دلائل اور اس کے نظریے  
کے مستحسنات سے ناواقف ہتھے۔ اس لئے آپ نے بغرض جلیل  
منفعت مذہب شیعہ قبل کر لیا اور اسی خاطر لوگوں کو دعوت  
دیتے پھر رہے ہیں۔

مولانا سب سے پہلی بات تو یہ ہے کہ ہماری کتابیں اگر  
اٹھا کر دیکھیں تو وہاں یہ حدیث ضرور پاتیں گے علیکم دستی  
و سنتہ الخلفاء الراشدین۔ کہ اقتدا کرو میرے طریقہ کی

طفل تسلیموں کی وجہ سے شاید آپ کے فہن سے اُتر چکا ہے۔ ورنہ  
دہاں تو یہیں نے شیشے کی طرح واضح کر دیا تھا کہ آپ کا قرآن پر کس طرح  
کا ایمان ہے۔

پھر بھی قرآنی آیت فلولا لفڑ منہم طائفہ لیتفقہوا  
فی الدین اگر قرآن میں نہ ہو تو یہیں نہ تو تفقر کی ضرورت تھی اور تھی تھیں  
کی جسے آپ نے بایں عبارت تسلیم کر لیا ہے۔

کتاب و سنت سے اجماع اور قیاس صحیح شرعیہ سے مسئلہ  
عزاداری ثابت ہے۔ پس آپ ہار گھنے اور یہیں بیت گیا۔ کیونکہ  
آپ نے کتاب و سنت کے علاوہ اجماع اور قیاس کو بھی دلیل شرعی  
تسلیم کر لیا ہے۔

## جادو وہ جو سرمه پڑھ کر بولے

صلاقت:- آپ حضرت عمر کی فغم البدعت تراویح شریف بایں  
بیت کذا تیہ الخ اور آپ حضرت عثمان کی اذان اقل بر و ز جمعہ بحدیث  
رسالت مآب صلی اللہ علیہ و آله وسلم ثابت کیجھے۔ تشویب بعد الاذان نماز  
کی بیت بہیت کذا تیہ جس طرح تمہاری کتابوں میں لکھی ہے اور جس طرح

چھلانگ لگا کر کہیں موضع سے کنارہ کش نہ ہو جائیں۔ دیکھنے مطابق عہد آپ نے قرونِ ثالثہ سے ہی موجودہ طور پر مراہم عزاداری مہینہت کذا ائمہ ثابت کرنا ہے، اور ہمارا بھی یہی مطابق تھا کہ اگر فرض ہے تو قرآن پیش کیجئے، سنت ہے تو حدیث رسول اور سنت آئمہ ہے تو اشارہ آئمہ کلام اور ہیں۔

**ناظرین کرم!** مولوی اسماعیل کی اس عبارت کو کبھی آپ نہ بھویں۔ مولوی صاحب ثابت کے دھلائیں

گے کہ آئمہ کرام میں سے سیدنا حسین اور حضرت زین العابدین ہر محرم کے عشرہ پر جلوس نکالتے تھے، گھوڑا سجاتے تھے، مصنوعی گندم جو صریح طبیس ذہب بناتے تھے، پنڈ سیاہ اجسام لوگوں کو وادا تھا میں کھڑا کرتے اور باقی لوگوں کو ارد گرد مجھ کرتے، سیاہ لباس ہر دسویں محرم کو پہننے پہناتے تھے۔ ہر شخص کے ہاتھ میں زنجیر دیتے، نوچے پڑھتے، غبار سرین فالت، شہر کے ہر گلی کوچے کا چکر لگاتے تھے۔ مستورات کے ہجوم سہیت ایک جگہ پر جا کر بیکوئی کو دفن کرتے اور تیسرا دن یہی اور چالیسویں دن چالیسویں کرتے رہتے تھے۔

**پس** اگر مولانا یہی افعال قرونِ ثالثہ سے بھیت کذا ائمہ مشتمل پر واجب و سنت مستحب ثابت کر دیتے تو اپنے دعوے میں

اور خلافتے راشدین کے طریقے کی لپیں تراویح اول تو اس حکم میں داخل ہے۔ رہا تشویش تو اس عبارت کی ابتداء میں لا بان کا لفظ موجود ہے ہماری تحقیق کے پیش نظر غیر ضروری ہونے پر دلالت کرتا ہے۔ جو غیر ضروری ہزا وہ بدعت نہ رہا۔

باقی رہی بھیت کذا ائمہ۔ اس کے متعلق آپ نے فہیم ہی کر دیا ہے کہ یہ عوام کا فعل ہے اور عوام کا کالانعماں ہونا ظاہر ہے باقی قرآن مجید وہ ہمارے معرفت کی مستعمل ہے اور تفاسیر کے بعض متنوں پر غیر معروف بھی۔ جس سے ظاہر ہے کہ آپ بدعت کے حقیقی مفہوم سے جاہل ہیں۔ اسی طرح تصوف کے اور ادمعالجات روحانی کے درجے میں عالی اور تارک کے ایمان ہیں لفظ نہیں لیں بدعت نہ رہا لیکن۔

**حداقت** :۔ مراہم عزاداری کو دینی اور نہ ہی فلسفہ کہتے والوزرا آنکھیں کھو و اور ہوش سنبھالو۔ مولوی اسماعیل صاحب لکھتے ہیں، اس اصول کے مطابق اگر ہم موجودہ عزاداری کے جواز کی ولیں قرونِ ثالثہ میں نہ دکھلا سکیں تو آپ بدعت کہیں یا سنت قبل از وقت فا دیل کیا۔

**تیکوہ** :۔ بہت اچھا مولانا، خدا کرے آپ بوجریزی طبع

کو گوں کی چیب سے پیسے ٹوکر کتئی و فتحہ کر بلائے معلق جانا نصیب ہے ۔  
جبھی بھی نہیں ۔

ایں مدعاں در طبیعت بے خرا نتند

آن را که خبر شد خبرش باز نباشد

پھر خاطمہ النبیؐ سے رونا اور دعا کرنے کا ثابت کیا تو اس سے ہمارا انکار کیا ہے ۔

مولوی صاحب! اپنا مذہبی فلسفہ اور موجودہ مراتیم  
عزاداری بھیست کذا یہ قرونِ ثالثہ سے ثابت یکجئے اور انعام کے  
مستحق ہیئے۔ ادھر ادھر جانے کی ضرورت نہیں پھر اگے کی بحث چھپر دی  
حالانکہ مسلم نبیؐ بحث ہی نہ تھا۔ خواہ خواہ اخبار کے کالم ہی پر کو دیتے  
صداقت والوں کو چاہتے تھا کہ کسی اہل علم کو اپنا سرپرست مانتے۔ مگر چونکہ  
مان چکے ہیں اس نے اب ان بے چاروں کو اس کی ہئر روئی تحریر شائع  
کرنی پڑتی ہے۔

پھر تصویر وں کی بحث شروع کر دی اور گھر جا کے اندر اپنیاں  
علیہم السلام کی تصویریں ثابت کیں۔ حالانکہ ان سے میرے سوالات کا  
کوئی تعلق نہیں ہے۔

جیت گئے درہ ایسے چت گرے کہ قیامت تک اٹھ بھی نہ سکیں گے۔  
**حدائقتہ :-** ۵ جولائی ۱۹۵۴ء تکھتہ ہیں ایام اللہ یعنی  
 خدا تعالیٰ ون منانے کا وجوہ سب سے پہلے حضرت موسیٰ علیہ السلام کا ذکر  
 کر کے استدلال کیا ہے۔

مولوی اسماعیل صاحب کو اپنی عقل کا ناتم کرنا چاہیتے۔ مولوی صاحب قبلہ اگر اس آیت سے آپ کا استدلال صحیح ہے تو آپ ایک صندوق موسیٰ کا نایوت بناتے۔ پھر جلوس نکال کر دریا پر لے جاتے۔ پھر دریا میں اس نایوت کو بہاتے۔ پھر ایک فرعون کا مجسم بناتے اس کے گھر کا نقشہ بناتے۔ وہاں عورتیں مجھ کر کے موسیٰ کے مجسم کو دو دو پلواتے۔ پھر تائی پر سوار کر کے گھر آتے تاکہ قرآن مجید کا مطلب آپ کی سمجھ کے مطابق پورا ہو اور آپ کا مذہبی فلسفہ مجھی پورا ہو جاتے۔ پھر عاشورا کی عظمت کی بحث پھر دی جس کے ہم منکر نہیں۔ اس کے بعد ہر سال زیارت قبور شہداء پر بجا کر سلام علیکم بہا صبرتم فنعم عقبی الدار کیتا ثابت کیا۔

تبھڑاں ہے۔ لپس آپ بھی ہر سال کر بلا تشریف رے جاتے رہتے اور دل ان جا کر بھی دعا پڑھتے اور لپس۔ مگر بتا یئے تو سہی آئندہ کے نام پر

جو بات بھی سامنے رکھتے۔ اگر زیادہ تسلی مطلوب ہو تو ایک غیر جانبدار تعلیم یا فن شاٹ مقرر کر کے اس کو دونوں فائلیں دے دی جائیں۔ اگر وہ کہہ دے واقعی میری ہر بات کا پورا جواب ہو گیا ہے تو میں مقررہ ایک مولانا دوست محمد صاحب کو دینے کے لئے تیار ہوں وہ مفت میں ہنہ چڑھا دیا جوں ہیں کہاں اب ذرا ان کے جوابات کی حقیقت ملاحظہ فرمائی۔

### تقتیمہ پر تصریح برائیں ماتم

چنانچہ اخبار دعوت فاروق عظم نمبر ۱۹ ہمارے دلائل کی نسبت لکھتے ہیں کہ وارالمیلیعین مدنیان کا ہر طالب علم دیکھ کر بے ساختہ ہنسنے پر مجبور ہو گیا۔ لگر ہنسی کی وجہ نہیں بلکہ سکے غلط ہے یا تیقح طلب ہے یا اولہ عقلیہ میں تقریب تام نہیں یا صحیح نقل میں منقول عنہ کی طرف نسبت بیان میں صحت اور صدق نہیں یا پیش کردہ دلائل کے خلاف یہ معارضہ ہے یا اس میں یہ نقص ہے اور اس پر شواہد ہیں۔ فقط ہنسی ہے۔

اس کی وجہ ہم بیان کرتے ہیں کہ عند المناظرہ ہنسی کا کیا مطلب ہوتا ہے چنانچہ رشیدیہ ۲۹ میں ہے والسداس ان لا یضحك ولا یرفع الصوت ولا یتکلم بکلام السفهاء عند المناظرۃ

مولوی اسماعیل صاحب نے شبیہہ تعریف کے مذہبی فلسفیہ ہونے کا اسکار کر دیا۔ ہمارا مُدعا برآ گیا۔ مذہب اہل سنت زندہ ہاں یعنی شبیہہ تعریفہ نہ واجب نہ فرض بلکہ مستحب ہے موجب زیارت عالم حسین ہے۔ صداقت ۲۰ جولائی ۱۹۵۴ء۔

اب مولانا اپنی کتابوں سے سچب کی تعریف تحریر کریں اور شبیہہ کو اس تعریف کے مطابق مستحب کر کے دکھائیں۔

### حضرت مسیح اعظم کی سیہر پر تقتیمہ

مولوی دوست محمد قریشی کا وقار اعتبر مضا توہینیم میں بہت کچھ ہمارے تحریری اور تقریری مناظر وہ نے آپ کی حالت بتی کر دی سچر بھی برائے نام کچھ کرتے رہتے ہیں۔ ماشاء اللہ ہیں تو صدر مبلغ مکملت معلومات اور مذہب اہل سنت کا مبنی پر حقائق ہونا، آپ کے لئے کاروگ نہیں۔

تقریری مناظر وہ میں تو غیر حاضر ہے کے سامنے غلط ملط ہوا باندھ لیتے تھے مگر جب سے تحریری سلسلہ شروع ہوا ہے بالکل ہمی قائمی گھل گئی ہے۔ اگر اعتبار نہ ہو تو ہمارے منڈیں کے فالک سامنے کر کر آپ کے نام نہاد

پرعتی بنیت یا ان عبارات کا جواب دتبھے ورنہ آپ کا اقرار ہے۔ اگر ان میں فقط بدعت نہیں ہے تو مجھے مطلع کیجئے۔ رہا آپ کا تراویح کو حدیث علیہ کم بستی و سنت الخلفاء الرashدین سے سنت تثبت کرنا غلط ہے۔ اگر آپ کی مراد خلفاء الرashدین سے شاہزادیں تو فرمائیے جس کو آپ کا خلیفہ صاحب بدعت کہے وہ سنت کیسے ہوتی۔ اگر سنت ہوئی تو خلیفہ صاحب بدعت کیوں کہتے۔ فرمائیما خلیفہ الرashد کے قول پر تراویح بدعت ہوتی یا سنت، ذرا پوچھ کر جواب دو۔ اگر بخاری شریف میں فقط بدعت بقول عمر نہیں تو صفحہ سطر دوبارہ پوچھ دو۔ سنت کا اطلاق قول فعل دونوں پر ہوتا ہے۔ بقول عمر بدعت یہم نے ثابت کر دیا اور خلیفہ صاحب کا خود تراویح پڑھنا یا پڑھانا آپ شابت کیتے۔ ورنہ قول خلفاء الرashدین یعنی بدعت ثابت ہوتی۔ آپ کیا یہ کہنا کہ میں قیاس اور اجماع کو مان گیا ہوں، سنتیے استدلال اور انعام مسلمان خصم سے ہوتا ہے۔ ذرا انکھیں کھول کر بات کیجئے تحریری مناظرہ ہے حلقة وعظ نہیں۔ آپ نے خلافت شاہزادی جس طرح بھوک دائیہ میں ثابت کی تھی اس کا زندہ شہرت مُحَمَّد خان کا دُبی اور خدام دسوں نمبر دار بھوک دائیہ کے شیعہ ہو جانے سے صاف طاہر ہے۔ رہی سبھی کسہ میا بدھو اے اشتہار نے

## لأنما من صفات الحمال و وظائفهم لا نفهم يسترون بها جهالهم -

ترجمہ:- کوچھی وصیت یہ ہے کہ مناظرے کے وقت ہنسنا اور آواز بلند کرنا اور بیوقوفا نہ کلام کرنا منع ہے۔ کیونکہ یہ جاہلوں کی صفت میں سے ہے اور ان کا دلیل ہے۔ کیونکہ ان حرکات کے ساتھ وہ اپنی جہالت کو چھپاتے ہیں۔

دارالمبلغین کے طبادار کے ہنسنے کی اصل وجہ یہ ہے کہ انکے استاد کو جواب نہیں آیا۔ لہذا وہ ہنسنی میں اپنے استاد کی جہالت کو چھپانا چاہتے ہیں۔

قریشی صاحب کے تبصرہ کا خلاصہ یہ ہے کہ جس روایت کا غلط اسلط بھی جواب نہ آیا، اسی کو چھپ دیا۔ باقی کچھ ضمکہ میں وقت گزارا۔ کچھ اپنی طرف سے غلط تاویلیں کیں نہ کوئی اصول نہ قاعدہ نہ آیت نہ حدیث بس جواب ہو گیا اصل جواب ہر بھی تو کہتے۔ مثلاً دربای بدعت میں نے قریشی صاحب کے سامنے عبارتیں نقل کیں ان کا کوئی جواب نہیں دے سکے جو آٹھ عدد بدعاں آپ کے شمار کے ہیں۔ اگر بقول آپ کے سنت ہیں تو ان عبارات کا کیا مطلب ہے جن میں ان سب کا بدعت ہونا آپ کے علماء نے تسلیم کیا ہے یا ان بیجات کو قسم کے

مولوی دوست محمد کو اپنی مقتل کا ماتم کرنا چاہیے یا مولوی محمد اسماعیل کو لکھتے ہیں کہ مولوی صاحب قبلہ اگر اس آیت سے آپکا استدلال صحیح ہے تو آپ ایک مندوقد مولوی کا تابوت بناتے ہیں پھر جلوس نکال کر دریا پرے جائیے، پھر دریا میں اس تابوت کو بھایہ پھر ایک فرعون کا مجسمہ بناتے کہ اسکے گھر چاہیے تاکہ قرآن مجید کا مطلب آپکے سمجھ کے مطابق پورا ہو جائے۔ معلوم ہوتا ہے کہ قریشی صاحب نے ذکر کو ہم بایا م اللہ کی آیت کو پیدائش موسیٰ کی تقریب اور تشبیہ کا مضمون کو ادا کی تو ششن کی ہے حالانکہ اس آیت کا تعاقب پیدائش موسیٰ سے نہیں نہ ہم نے لکھا ہے، نہ قرآن کریم سے ثابت ہے نہ حدیث سے بلکہ یہ آیت صاف کہہ رہی ہے کہ یہ وہ دن ہے جس دن موسیٰ کو حکم ہوا۔

ان اخراج قومك من الظلمات الی النور اور صاف طور پر قرآن کریم میں ذکر ہے اذَا نجَا كَمِنَالْ فَرْعَوْنَ وَ قَوْمَهُ -  
یوم عاشورہ وہ دن ہے جس دن ظلم فرعون سے شجات ہوئی اور صحیح مسلم سے عبارت بھی ہم نے نقل کر دی تھی کہ ہذا یوم عظیم انجی اللہ فیہ موسیٰ و قومہ و غرق فرعون و قومہ -

یوم عاشورہ کا وہ دن ہے جس دن موسیٰ اور اس کی قوم کو شجات ہوئی اور فرعون اور اس کی قوم غرق ہوئی -

اب فرمائیے ای یہ عاشورہ غرق فرعون اور شجات موسیٰ کا دن ہے یا پیدائش موسیٰ کا

نکال دی تھی۔ اور محمد خان کی تحریر کی نقل شائع کرنے پر آپ کا دیوالیہ جیسے نکلا پاکستان میں مشہور ہے۔ گھر میں بیٹھ کر باتیں بناتا اور چیزیں ہے میدانِ مناظر اور پیزیز۔ وہاں تو دلائل سے گھبڑا کر آپ نے اپنے چھلے بزرگ بھی شیعہ بنادیتے شاہ ولی اللہ صاحب کی بھی گلت بنادی تھی۔ بخاری و مسلم کی محدث سے انکار کر دیا تھا زہری کو شیعہ بنادکر دیوبند سے فتویٰ لکھا تھا۔ اور عناصرہ کو تسمیہ میں آپ تفسیری میں بحث متحیر بھی پڑھ لی تھی، کتاب بھی مانگی تھی، ویکھی بھی تھی۔ جس کا جواب آجتنک نہ لار دے۔ آپکا یہ قول کہ ان امور کو جمیع رسول نبیت کے کیا تھا یا آئمہ کو مانے، اس کا جواب دے چکا ہوں کہ مسئلہ عزاداری فقہ سے متعلق ہے شیعہ سے فقہ کے اصول سامنے رکھ کر جسی چیز کا بیوں چاہوں انگ لور رونے کا پہنچ کا زخیرہ رانے کا شیعہ تصریح کا جلوں نکانے کا۔ اگر عرض نہ کر سکا ہوں تو ہارا۔ اگر صرف جمیع کا سوال ہے باقی سب کچھ مان گئے تو فرمائیے قرآن مجید کس نے مجع کیا، حدیث کس نے مجع کی، موجودہ نماز کی ہر چیز کس نے مجع کی تفصیل وار سامنے رکھ کر جواب دیجئے پھر عزاداری کی مجع پوچھئے۔ آپکا یہ فرمان کہ آپ بدعت کے عقلي مفہوم سے بھی جاہل ہیں، اب جواب نہ سلیم خم، میں جاہل ہی تھا، آپ کے ان علماء کا کیا ہے جنہوں نے ان بھیزوں کو بدعت لکھ دیا اور یہ نہ ہو شرع نو دینی محیج مسلم سے بدعت کا ہموم اور یہم بھکی تھی اسکے جواب کو جناب نے پھر اپنے نہیں وہ بیان فرمائیے۔

# مُسْلِم عَظِيمَ الْكَيْدِيَّ كِي دِيْگَر مِطَبُوعات

مُسْلِم عَظِيمَ مولانا مُحَمَّد اسْعَاعِيلِ فَدْسِ سَرَّهُ کے شاہِکارِ مناظروں  
عَظِيمَ مِجْمُوعَہ قیمت ۲۰ روپے

## فتُوحاتِ شِیعَہ

مولانا مُحَمَّد اسْعَاعِيلِ مرحوم کی مخصوص و مکمل مجالس کا نادرِ مجموعہ  
جس میں ختمِ بیویت کے موضوع پر شہرت یافتہ تاریخی تقریبی  
شامل ہے۔ قیمت ۲۸ روپے

## مجموعہ تقاریرِ عَظِيمَ

مسئلہ خلافت پر مُسْلِم عَظِيمَ کے اتفاقی قلم کا شاہِکار  
قیمت ۲۵ روپے

## تفسیر خلافت

حدیث امام دیتِ العَالَمِ کی علمی تحقیق و توثیق ۱۰  
بجواب مولانا مودودی صاحب  
امیر جماعتِ اسلامی

از قلم مُسْلِم عَظِيمَ مولانا مُحَمَّد اسْعَاعِيلِ مرحوم قیمت ۱۰ روپے  
مولانا سید علام عَسْکَرِی لکھنؤ کی بُلند پایہ تقاریر کا عظیم مجموعہ  
قیمت ۳۰ روپے

## دِسْ مَحَلِسِیں

ناشر: بِرْ مُسْلِم عَظِيمَ الْكَيْدِيَّ سیٹلائِٹ ٹاؤن ۲۰۴۹ ۲۲-R-5 جوہر آباد فون

دن کر دُودھ پلانے کی تشبیہ بناتی جاتے۔ اللہ اکابر یہ تو وہ دن ہے جس میں  
خدا نے بنی اسرائیل کے مصائب یوں پڑھے یوسو مونکم سو العذاب لے بنی اسرائیل  
تم کو رُندازاب پچھاتے تھے یہ بیویون (بنا کہ تمہارا بیویون کو فز کتے تھے) ویستیجیون  
نساء کھا اور تمہاری بیویون کو زندہ رکھتے تھے۔ معلوم ہے! رُفیع عاشرہ مصائب کا دن  
ہے مگر قریشی صاحب پیدائش موسیٰ کا دن بھر کر دُودھ پلانے کی تشبیہ بنانے کے  
اوپ فوَّهَاتِیَّہ! مُجْدِ عَوْنَلَ کا نام کرنا چاہتے یا قریشی صاحب کو جن کو یہ تپہ بھی نہیں کہی  
کس دن کا تذکرہ ہے۔ یہ ہے حضرت کی تحقیق اور بواب کو شکرِ بھی غور سے سنن ہیں  
من ضَحَّکَ ضَحْكًا۔ الغرض قریشی صاحب! روتا، سینا، شیدیہ تعریزیہ

بنانا، جلوس نکالنا، رُفیع عاشرہ رفیا سب کچان گئے ہیں ورنہ جس چیز کا بہوت جاہلیں مانگیں  
لبس حاضر ہوں۔ اگو میری تمام عبارت کا حل بعلمِ اصول بیش کر دیں قابضِ انعام ہیں باقی مام  
پانی شور و سی قرون شہزادیں جاری ہو چکا تھا۔ مزید دیکھو اپنی کتاب تحقیق اثنا عشریہ صد  
”اول کس کے درسم مام عاشرہ و نور و شیون برآ درد منخار است۔“ یعنی جسیں سبب ہے  
مام عاشرہ کی بنیاد پاپی شور و شیون کو دادا میر منخار کے زمانہ میں تھا  
اما زین العابدین علیہ السلام اور محمد ختنیہ کا انکار و حکایتیے۔ ورنہ اس اساتشے کی معنی دیکھو اپنی  
کتاب تاریخ این لکھتے ۲۶۵ جلد ۸

شَمَّ الْقَدْنَ وَ طَالَفَةً مِنْهُمْ إِنَّ مُحَمَّدَ بْنَ الْخَنْفِيَّ لِيَسَّرَ الْوَنَدَ عَنِ الْمُنْتَارِ  
قال لهم مالا تكره ان يتصرعوا الله بعن شاء من حلقة یعنی پھر کٹ فوج بن حنضر  
کا طرف آتا۔ انہوں نے امیر منخار کی نسبت دریافت کیا کہ کیا اے فنا۔ تھنہ ہم بہن جانتے۔ اللہ  
تھنے جس کے ذریعے جانہ ماری مدد کرے۔ اب تھے منخار کا اے جانہ مدد کا یا اے مدد بہن جانتے۔ اللہ  
بھے یا نہیں۔ اس نے اپنے بہن کی نسبت کیا کہ کیا اے جانہ مدد کا یا اے مدد بہن جانتے۔ اسکا قصد نہ رکھ اے مدد

وَمَا عَلِمْنَا إِلَّا الْبَلَاغُ